वेदिक विश्वाप्ट्र



पी, एन, ओक

# वैदिक विश्वराष्ट्र का इतिहास

भाग-11

लेखक

पुरुषोत्तम नागेश ओक

संस्थापक तथा अध्यक्ष भारतीय इतिहास पुनर्लेखन संस्थान

हिन्दी साहित्य सदन

नई दिल्ली-110005

मूल्य : 85/-

# काशक : हिन्दी साहित्य सदन

2. बी डी. चैम्बर्स, 10/54, देशबन्धु गुप्ता मार्ग, करोल बाग, नई दिल्ली-110005 (समीप पुलिस स्टेशन)

टैलीफैक्स : 23553624/51545969

E-mail: indiabooks@rediffmail.com

ः लेखकाधीन, 1989

करण सन् 2005

हिन्दुस्तान ऑफसेट प्रेस, दिल्ली-110032

# अपंण

सार्वजनिक उपेक्षा, उदासीनता और विरोध के फलस्वस्प मेरे अनोले इतिहास-संशोधन को बीस वर्ष पूरे हो जाने पर भी मुक्ते ऐसे धनी और पढ़े-लिले लोग मिलते हैं जो कहते हैं हमने कभी आपके संशोधन की बाबत कुछ बार्ता तक नहीं सुनी। ऐसे अनेक संकटों में मेरा एकमेव जीवन-आधार एक विदेशी दूतावास के सम्पादक पद की मेरी नौकरी भी समाप्त कर दी गई। ऐसी कई संकट मालिकाओं का सामना करते हुए विद्य के भुठलाए इतिहास का भण्डाफोड़ करने का मेरा जानवत एवं सत्यवत अविरत और अविचलित चलाते रहने की क्षमता और दृहनिङ्चय जिस परमात्मा ने मुक्ते प्रदान किया उस भगवान की कृता में भी यह गृज्य मादर समित्त है।

—पुरुषोत्तम नागेश ओक

# विषय-सूची

| 9 | वैदिक संस्कृति ही मानवीय व्यवहारों का मूल स्रोत      | 3     |
|---|------------------------------------------------------|-------|
|   | मनुस्मृति                                            | ३६    |
|   | वैदिक विश्व के भौगोलिक प्रमाण                        | 80    |
|   | विश्व-भर की वैदिक काल-गणना                           | e y   |
|   | विश्व का प्राचीनतम चिकित्सा-शास्त्र-आयुर्वेद         | ६=    |
|   | प्राचीन विश्व का वैदिक स्थापत्य                      | €3    |
|   | विदव की प्राचीन बैदिक विवाह-प्रणाली                  | १२१   |
|   | वैदिक संगीत का विश्व प्रसार                          | १४२   |
|   | वैदिक छन्दशास्त्र का विश्वप्रसार                     | १४७   |
|   | विश्व के सिक्कों की संस्कृत शब्द-प्रणाली             | १६०   |
|   | बजन और नापों के प्राचीन संस्कृत नाम                  | 8 5 8 |
|   | आधुनिक शास्त्रों की सस्कृत परिभाषा                   | १६६   |
|   | पारचात्य प्रणाली की गड्य-पुस्तकों की संस्कृत परिभाषा | 800   |
|   | विश्व प्रसत बैदिक विद्या प्रणाली                     | 203   |

# वैदिक संस्कृति ही मानवीय व्यवहारों का मूल स्रोत

सारे विश्व की मानवीय गतिविधियों पर दृष्टिक्षेप करने पर उनके वैदिक स्रोत जहाँ-तहाँ दिखाई देते हैं।

वाल-साहित्य का ही उदाहरण लें। प्राचीन विश्व में सर्वेद गुरुकुल विश्वा होने के कारण हिनोपदेश, पंचतंत्र की कथाएँ पढाई जाती थों। इसी कारण आधुनिक यूरोप से जब संस्कृत शिक्षा धीरे-धीरे नद्द होती गई तब उन्हीं संस्कृत कथाओं की नकत्र करने दाली Aesop's Fables नाम की कथा पुस्तक कड़ करा दी गई। उधर अरब देशों में भी उसी ढांचे पर Arabian Knights नाम की कथाएँ बनाई गई।

बिखरे मोतियों की भाँति ऐसा एक-एक ऐतिहासिक नुक्ता विद्वानों को अवगत तो था किन्तु उन्हें वे किसी माला की तरह एक सूत्र में विद्या नहीं पाए थे।

#### रतिशास्त्र

अब रितशास्त्र को देखें। उसे आंग्ल भाषा में erotics (एरॉटिक्स) कहा जाता है। इसका आद्य अक्षर निकालकर इस शब्द को पढ़ने पर वह स्पष्टतया 'रितक' ऐसा संस्कृत शब्द ही जान पड़ता है। कुछ लोग 'स्कूल' और 'स्टेशन' जैसे आंग्ल शब्द पहले से 'इ' लगाकर 'इस्कूल' और 'इस्टेशन' उच्चारते हैं, ठेठ इसी प्रकार यूरोपीय लोगों के उच्चारण में भी आरम्भ में एक स्वर अधिक जोड दिया जाता है।

|      | में याचन करवर्षा द के संस्कृत वाक्यप्रचार | १ = ₹. |
|------|-------------------------------------------|--------|
|      | राम-रावण युद्ध                            | १८७-   |
|      | एशियाई देशों में रामायण                   | 777    |
| ₹=.  | श्राचीन यूरोप में रामायण                  | २३३    |
|      | श्रीगृष्ण भी विश्वदेव रहे हैं             | २७१    |
|      | यहूदी लोगों की वैदिक परम्परा              | ३०२    |
|      | पूर्ववर्ती देशों की वैदिक संस्कृति        | ३१७    |
|      | चीन का वैदिक अतीत                         | \$88   |
| ₹₹   | कोरिया और मंचूरिया का बैदिक अतीत          | 383    |
| ₹ €. | परिचम एशिया का वैदिक अतीत                 | 360    |
| ₹¥-  | ईजिप्त उर्फ मिस्र का वैदिक अतीत           | 338    |
| ₹₹.  | सीरिया तथा असीरिया का बैदिक अतीत          | 883    |
| e (  | अवंस्थान का वैदिक अतीत                    | X \$ = |
| 10   | management on APA                         |        |

## कीड़ा-स्पर्धा

अधिन भाषा में सेल-कूद को Sport कहा जाता है। वह 'स्पर्धा' शब्द का अधिन उच्चारण है। संस्कृत 'ध' का यूरोपीय भाषाओं में कई बार 'ट' उच्चार होता है। कीड़ा में हार-जीत की परस्पर स्पर्धा होने के कारण इसका नाम स्पर्ध उर्फ Sport (स्पोर्ट) पड़ा। महाभारत में कौरव-पाडवीं की कीड़ा-स्पर्ध की जो बातें हम पढ़ते हैं ठेठ बेसी ही स्पर्धाएँ आगे चलकर बीक बाह्मय में भी पायी जाती हैं। ग्रीक लोगों की Olympics नाम की स्पर्धाएँ उसी बैदिक परम्परा से बनी।

इसी प्रकार सतरंज का खेल सारे विश्व में फैलने का कारण भी यही या कि वह बैदिक संस्कृति के बौद्धिक कालक्रमण का एक अंग था और बैदिक संस्कृति सारे विश्व में फैली थी। हाथी, घोड़े, ऊँट और प्यादों की बतुरंग सेना का यह खेल अपभ्रष्ट उच्चारण से चतुरंग के बजाय शतरंज उसी प्रकार से कहलाया जैसे बच्चांगवली (हनुमान) को वर्तमान विगड़े उच्चारण में वजरंगवली कहा जाता है।

साप और सीड़ियाँ का एक खेल बच्चे खेलते हैं। कई लोगों को अम है कि किसी आधुनिक व्यक्ति ने उसे बनाया है। किन्तु एक संस्कृत विद्वान एसक बायक बाकणकर के अनुसार सांप और सीड़ियों का पट प्राचीन बंदिक मनौरंजन का साध्यम है। उसे महाराष्ट्र में ज्ञानदेव का मोक्षपट कहा जाता है। गुजरांती जन उसे ज्ञानाचौपट कहते हैं। दक्षिणी प्रदेशों में उसे परमपद सोनपट कहा जाता है।

वैदिक संगीत ही पाइचात्य देशों में प्रचलित था, इसके प्रमाण Sing, (सिंग), Song (सींग), Singer (सिंगर), सिंगिंग आदि शब्दों में मिलता है।

इसो प्रकार आयुर्वेद, गुरुकुल शिक्षा पद्धति, चातुर्वर्ण्यधर्माश्चम समाज; वैदोपनिषद्, रामायण, महाभारतादि यन्थों का अध्ययन, वैदिक देवताओं के मन्दिर, संस्कृत भाषा आदि वैदिक संस्कृति के सारे लक्षण पाइवात्य देशों में उपलब्ध थे। कृस्ती और इस्लामी पंथों के प्रसार के कारण वे सारे प्रमाण दवे रह गए है। इनका विवरण यथासमय अगले प्रकरणों में आएगा।

#### संचार-साधन

सामान्य जन ऐसी कल्पना कर बैठते हैं कि विमान, रेडियो, दूरदर्शन आदि दूरसंचार और सम्पर्क साधन प्राचीन काल में न होने कारण वैदिक संस्कृति का विश्व-प्रसार कैसे हुआ होगा। उस विचार प्रणाली में दो-तीन प्रमाद हैं। एक प्रमाद तो यह है कि रामायण, महाभारत आदि सन्यों में विमान, दूरदर्शन आदि सारे आश्चर्यकारी संचार और सम्पर्क साधनों के विपुल उल्लेख हैं, उन्हें भूल जाना।

फिर भी आधुनिक दूरसंचार और सम्पर्क साधन प्राचीन काल में उप-लब्ध नहीं थे यह मान भी लिया जाए तब भी वाचक यह सीचें कि मद्राम के पूर्व दो सहस्र मील का सागर पार कर भारतीय सेनाओं ने जावा, सुमात्रा, बोनिओ, सिगापुर, मलाया, कोरिया, व्हिएटनाम आदि प्रदेशों में भारतीय साम्राज्य और वैदिक संस्कृति का प्रसार किया था, यह बात तो सर्वविदित है ही। चंगेज खान, नेपोलियन आदि ने स्वपराक्रम से विश्वाल प्रदेश पर साम्राज्य प्रसार किया था। रोमन साम्राज्य भी विश्वाल था। स्थान-स्थान पर सैनिक अड्डे और चौकियां स्थापन कर कुशल संघटक विस्तीणं प्रदेशों पर शासन किया ही करते थे।

यदि सागर पार भारतीय सेनाएँ पूर्ववर्ती दूर-दूर के प्रदेशों पर निजी शासन जमा सकती थीं तो वायव्य दिशा में जहां अफगाणिस्थान, इराण, इराक, तुर्कस्थान ऐसे एक के आगे एक विविध प्रदेश सारे यूरोप और अफीका से जुड़े हुए हैं तो क्या इन विशाल प्रदेशों में भारतीय सेनाएँ नहीं गई होंगी ? वर्तमान संशोधन प्रणाली का एक दोष इस बात से स्पष्ट हो जाता है। उसमें ऐसे सर्वांगीण तौलिनक विचार द्वारा जो निष्कर्ष निकाल जाने थे वे नहीं निकाले गए हैं। इसी कारण वर्तमान इतिहास की अवस्था सर्वथेव ब्रुटिपूणं, विकृत और आमक हो गई है।

प्राचीनकाल में तो केवल पृथ्वी पर ही नहीं अपितु इन्द्रलोक, बन्द्र-

रै. इतिहास पश्चिम जैमासिक, पृष्ठ ६४, खण्ड ३, अंक २, २६ जून, १६=३ में छ्या एस०बाय० वाकणकर का पत्र; प्रकाशक डॉ० विजय बेडेकर, शिवशक्ति बेडेकर स्थ्णाक्य, नौपाडा, ठाणे-४००६०२।

लाक आदि से भी सम्पर्क के साधन उपलब्ध होने के उत्लेख हैं। जैलोक्यनाथ, विमृत्त मुन्दर आदि बाक्प्रणाली से पृथ्वी के समान अन्य दो ग्रहों पर भी मानव बस्ती था और उनका भी वैदिक साम्राज्य में समावेश था, ऐसा वर्णन बार-बार आता है। वह सारा वर्णन कपोलकिएत नहीं है। क्योंकि आधु-निक गुग में भी मानव ने अन्तरिक्ष यान आदि बनाकर चन्द्रमा पर पद-न्यास किया ही है।

कुस्तयुग के पूर्व भी सारी पृथ्वी पर मानव संचार था, इसके प्रमाण सबंत्र पाए जाते हैं। आस्ट्रेलिया के पास सागर में एक भारतीय नौका की

घण्टा पाई गयी थी जिस पर तमिल लिपि के अक्षर खुदे थे।

उधर यूरोप के उत्तरी सागर में डेन्मार्क प्रदेश के निकट कुस्तयुग के पूर्व की एक नौका वरफ से ढकी हुई मिली थी जिसमें बुद्ध की सूर्ति और

जन्य भारतीय वस्तुएँ मिली यीं।

इसी प्रकार पृथ्वी के विविध भागों में मूर्ति, मन्दिर, स्वस्तिक की आकृतियां, सूर्यर्थ आदि विप्त ऐतिहाहिक सामग्री समय-समय पर मिलती रही है। तथापि इस सामग्री को पाने वाले यूरोपीय कस्ती विद्वानों ने जान-बुभकर वा अज्ञानवश उससे कोई मौलिक सिद्धान्त नहीं निकाले। उस सामग्री से एक बात स्पष्ट होती है कि कुस्तयुग के पूर्व विश्व में अखंड वैदिक सस्त्रित हो फंबी हुई थी। तथापि कस्त्री विद्वान उनको विभिन्न असंबंधित पत्थों को बस्तुएँ मानते रहे। इससे वर्तमान संशोधन पद्धित का एक वड़ा दोष विवाई देता है। पूर्वायह के कारण आधुनिक विद्वानों की गत इतिहास सम्बन्धी वो धारणाएँ वन जाती है जनसे उनकी संशोधन क्षमता क्षीण या नष्ट हो जाती है। वे विविध प्रमाणों की समानता और उनका पारस्परिक सम्बन्ध न देख पति है, न समक्ष पाते हैं।

वास्को-द-नामा आदि पादचात्य प्यंटकों ने लिख एखा है कि इन्हें सप्त-सागर पार कर दूर-दूर के प्रदेशों में पहुँचने के लिए भारतीय तज्ञों का मार्गदर्शन लेना पहला था।

नीमना या नौकादन की योरोपीय भाषाओं में Navy (नेदी) कहते है। यास्तव में वह 'नावि' ऐसा संस्कृत मूलक शब्द है। सागर यात्रा या नीकांप्रवास सम्बन्धी बातों को (Nautical) 'नोटिकल' कहा जाता है। यह वास्तव में 'नौकिकल' ऐसा संस्कृत शब्द है। इससे एक बात यह दिखाई देती है कि यूरोपीय भाषाओं में कई स्थानों पर संस्कृत 'क' का 'ट' रूपांतर होता है। इसके हम आगे कई प्रमाण देखेंगे। यहाँ पाठक केवल हमारा कहा हुआ नियम ध्यान में रखें।

हुआ गानन कर्मा संस्कृतभाषी लोगों का वैदिक विश्व-साम्राज्य होने के सारे विश्व में संस्कृतभाषी लोगों का वैदिक विश्व-साम्राज्य होने के कारण ही अमेरिका खण्डों को ऑस्ट्रेलिया से जोड़ने वाले विस्तीण सागर कारण ही अमेरिका खण्डों को ऑस्ट्रेलिया से जोड़ने वाले विस्तीण सागर का नाम Indian Ocean यानि 'भारतीय सागर' पड़ा है यद्यपि उस सागर के उत्तरी भाग में बड़े अन्तर पर भारत तो केवल एक लंगोटी जैसा छोटा-सा प्रदेश दिखाई पड़ता है।

दर्तमान रामय में तो छोटे-छोटे सागरों के तटवर्ती देशों के नाम ही होने चाहिए ऐसा दुराग्रह स्थानिक लोग करते रहते हैं। इराणी और अरबी होने चाहिए ऐसा दुराग्रह स्थानिक लोग करते रहते हैं। इराणी और अरबी लोगों में ऐसी होड़ लगी रहती है। इण्डोनेशिया ने अपने तटवर्ती सागर को इण्डोनेशियन सागर कहना प्रारम्भ कर दिया है। ऐसी अवस्था में जब को इण्डोनेशियन सागर कहना प्रारम्भ कर दिया है। ऐसी अवस्था में जब सारे विश्व के लोग बिना किसी हिचिकचाहट के एकमत से भारत से दूर सारे विश्व के लोग बिना सागर को हिन्द महासागर कहते हैं तो उससे कई दक्षिण में फील विशाल सागर को हिन्द महासागर कहते हैं तो उससे कई मीनिक निष्कर्ष निकाल जा सकते हैं। एक तो यह कि उस अतीत में सारे मीनिक निष्कर्ष निकाल जा सकते हैं। एक तो यह कि उस अतीत में सारे विश्व के लोगों की भाषा संस्कृत और सम्यता वैदिक होने के कारण भारत ही उनका श्रद्धा-केन्द्र होता था। भारत ही सारे विश्व का कंद और केन्द्र माना जाता था। उस नमय सारे विश्व को भारतवर्ष कहा जाता था। उस ममय सारे विश्व को भारतवर्ष कहा जाता था। उस भारतवर्ष का आत्मा था जम्बूद्धीप (यानि वर्तमान हिन्दुस्थान)।

हिन्द महासागर नाम जैसा भारत से सम्बन्धित है उसी प्रकार Atlantic (जतल अन्तिक), Mediterranean (मध्यघरणीय), White Sea (क्षीरसागर), Red sea (लोहित सागर), जिसका उल्लेख रामायण में है, आदि सारे सागर संस्कृत नाम वाले हैं। सप्त सागरों का उल्लेख तथा सप्तखण्ड पृथ्वी का उल्लेख प्राचीन वैदिक परिभाषा में बार-बार होता रहा है। ऐसे प्रमाणों से पता लगता है कि पृथ्वीतल का पूरा अध्ययन-निरीक्षण प्राचीन वैदिक सम्राटों के शासन में भी वैसा ही होता रहता था जैमा वर्तमान समय में होता हुआ हम देखते हैं।

#### सागर पार न जाने का बन्धन

कुछ लोगों की घारणा है कि हिन्दू परम्परा ने सागर पार जाने से लोगों पर रोक लगा रखी थी। ऐसी अवस्था में भारतीयों की बैदिक संस्कृति विस्व-भर में फैलना अग्रक्य था। वह घारणा और उससे निकाले गये निष्क्रमं पूर्णत्या गलत हैं। हम पहले ही कह चुके हैं कि मद्रास के पूर्व में दो सहस्र मील का सागर पार कर कई देशों में भारतीय क्षत्रियों ने साम्राज्य-प्रसार किया था। इसके विपुल उस्लेख इतिहास में होते हुए हिन्दू लोग सागर पार जाने से भिभकते थे या उसते थे, यह घारणा निराधार है। उधर अफगानिस्तान की दिशा में तो बिना सागर पार किए ही भारतीय सेनाएँ यूरोप और अफीका खण्डों के दक्षिण और पिक्चम कोनों से एशिया खण्ड की पूर्वतम सीमा तक संचार कर सकती थीं। तीसरा तर्क यह है कि अनादि काल से बैदिक संस्कृति और संस्कृत भाषा केवल भारत में ही नहीं आंपतु सारे विश्व में प्रसृत होने के कारणविविध प्रदेशों में लोगों का जाना-आना दना रहता था।

पित्रम एशियाई प्रदेशों में इस्लाम की स्थापना होने पर अत्याचारों का जो आतंक मचा और भारत पर भी इस्लामी आकामकों के भीषण हमले होने लगे, उनसे कुछ समय तक भारत में ऐसा हल्ला मचना स्वाभाविक था कि भारत के बाहर जाने में भय है। गाँव में वंगा-फसाद होने पर माताएँ जैसे बालकों को इंगाग्रस्त प्रदेश में जाने से रोकती हैं उसी प्रकार इस्लामी आतंक के समय भारतीय लोगों में भारत की सीमा के बाहर न जाने का सावधानी का इशारा दिया जाना स्वाभाविक था। किन्तु इसका मतलब यह नहीं कि भारतीय परम्परा में सीमा पार करना निषिद्ध माना जाता था। यदि वैसा होता तो वसुधैव कुटुम्बकम्, विश्वदिग्विजय, राजसूय यज्ञ, अश्वमेध यज्ञ आदि परिभाषा भारत में होती ही नहीं।

कर्नल टाँड ने लिखा है, "अनादि समय से हिन्दू लोग सागर पर्य-टन करते रहे हैं। दूर-दूर के द्वीपों में उनकी सम्यता का प्रसार होना हिन्दुओं की सागर यात्रा का ठोस प्रमाण है।" दूसरे माहब एडबर्ड पोकॉक लिखते हैं कि "सिन्धु तट के लोग अति
प्राचीन समय से सागर यात्रा के आदि थे। उसका उल्लेख मनुस्मृति में आया
है। सागर पार देशों से लाई वस्तुएँ राजा को मेंट देने की प्रथा मनुस्मृति में
उद्भृत है। रामायण में भी नौकानयन का उल्लेख है। होरेन के लिखे
विवास नाम के ग्रन्थ में पृष्ठ १२४ पर लिखा है कि सागर पार प्रवाम
करने पर हिन्दुओं में कोई प्रतिबन्ध नहीं था। मनुस्मृति में तो विदेशों से
करने पर हिन्दुओं में कोई प्रतिबन्ध नहीं था। मनुस्मृति में तो विदेशों से
करने पर हिन्दुओं में कोई प्रतिबन्ध नहीं था। मनुस्मृति में तो विदेशों से
करने पए हैं जिससे यह बात स्पष्ट होती है कि विदेशों से लेन-देन और
जाना-आना बराबर होता रहता था।" सत्यनारायण की कथा में भी
सागर पार व्यापार का उल्लेख है।

रामावतार के पूर्व हुए बीर परशुराम ने तो इक्कीस बार सारे विश्व में दिग्विजय किया था। उनमें उसने इराण में भी युद्ध किए। उनकी सेनाओं का परशु एक शस्त्र था। पोकॉक ने निजी ग्रन्थ के पृष्ठ ४५ पर उन्लेख किया है कि परशुधारी सेनाओं द्वारा जीते हुए प्रदेश का पारसिक उर्फ परशुय (पशिया) नाम पड़ा।

खालडीय (chaldeans) नाम के लोगों का जो प्राचीन राष्ट्र या वह पोकॉक के अनुसार कुलदेव यानि दादा-परदादा आदि पूर्वज या बरिष्ठ बाह्मण लोगों का निदशंक था। "इराण उर्फ परश्य देश, कॉलचिस व अमें-निया देशों के प्राचीन नक्शों का निरीक्षण करने पर भारतीयों के वहाँ बसने के विपुल और आश्चर्यकारी प्रमाण मिलते हैं। रामायण, महाभारत आदि महाकाव्यों में उल्लेखित कई प्रसंगों के आश्चर्यकारी चिह्न उन प्रदेशों में पाए जाते हैं। विशाल मात्रा में प्राचीन समय में भारतीयों ने उन प्रदेशों में बस्ती की यी इसके वह नक्शे साक्षी हैं।"

श्रांक्सस् नदी का नाम ग्रीक भाषा का समक्षा जाता है। आधुनिक पारचात्य विद्या में यह बड़ा दोष है कि उसमें ग्रीक और लैटिन भाषाओं को ही सम्यता का अन्तिम स्रोत माना जाता है। वस्तुतः वह 'छक्षश' मानि

रे. पृष्ठ ११३, खण्ड १, Annals and Antiquities of Rajasthan, लेखक कनंत जेम्स टॉड।

१. पृष्ठ ४४, India in Greece, तेसक एवर्ड पोकांक ।

<sup>.</sup> २. पुण्ठ ४४, पोकॉक का ग्रन्थ।

बैल इस अर्थ का संस्कृत शब्द है। आंग्ल भाषा में उसी का संक्षिप्त रूप(Ox), 'आंक्स्' ऐसा प्रचलित है। ऑक्फर्ड नाम का नगर और लण्डन नगर का अक्स्बिज (उफे उक्स्बिब) विभाग उसी 'बैल' (उफे उक्षस्) शब्द से पड़े हैं।

#### स्कंदनावीय

पोकांक के ग्रन्थ में पृष्ठ ४४ पर लिखा है कि स्कंडिनेविया, यूरीप के अन्य प्रदेश और भारत के क्षत्रिय सारे एक ही कुल के सदस्य हैं।

पुराणों के अनुसार शिवजी के पुत्र का नाम स्कंद है। स्कंद देवों के सेनापति है। अतः यूरोप के उत्तरी भाग में नॉबें, स्वीडन, डेन्मार्क आदि भूप्रदेश को जो स्कंडिनेविया नाम दिया गया वह स्कंदनावीय ऐसा संस्कृत बाद है। स्कंद के नाविक दल की उस परिसर में छावनी रही।

#### कैलास

ग्रीक लोग स्वर्ग को काँयलान (Koilon) कहते हैं। उनके पड़ोस के रोयन लोग कोएलम् (Coclum) कहते हैं। दोनों वैदिक 'कैलास' शब्द के अपसंग हैं ऐसा पोकांक के प्रस्थ में पृष्ठ ६८ पर उल्लेख है।

#### येसालिआ

यूरोप के जिस प्रदेश को (Thessalia) येसालिया नाम पड़ा है वह संस्कृत देश—शांति (यानि चावल निर्माण करने वाला प्रदेश) नाम था (पोकांक के प्रत्य में पृष्ठ ६२ पर दिए विवरण के अनुसार)। ग्रीक परिभाषा में (Mount Othrys) बाँधोस पहाड़ी का उल्लेख है जो स्पष्टतया 'अद्भि-ईश' ऐसा संस्कृत शब्द है।

#### कारप्रयोग

मोक सोगों में (Cassopoei) काइयपीय लोगों का उल्लेख आता है। वे कदयप ऋषि के जनुवायी या बंगज ये।

# विश्व-मर की महान् इमारतें

'भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें' तथा 'विश्व इतिहास के विलुप्त अध्याय' नाम के मेरे दो ग्रन्थों में प्रस्तुत किए मेरे गोध के अनुसार विश्व- गर में जितने प्रेक्षणीय भवन हैं जो कुस्ती गिरजाघर या इस्लामी कतें, मिस्जिदें आदि कहलाते हैं वे सारे कुस्तपूर्व और मुहम्मदपूर्व वैदिक महल और मिन्दर थे। लण्डन नगर का (St. Paul's Cathedral) सेंट पॉन्स् क्थेंड्रल नाम का गिरजाघर प्राचीन काल में गोपाल कुष्ण का मिन्दर या। आग लगने से प्राचीन मिन्दर की इमारत को सन् १६४४ के आसपास अति पहुँची थी। कितनी हानि हुई यह ज्ञात नहीं। तथापि वह इमारत नयी बनी ऐसी जनसामान्य की धारणा है। फिर भी उस इमारत में प्राचीन कृष्ण परम्परा के कई विह्न बड़े भिक्तभाव से जतन किए दिखाई देते हैं। उनका अधिक विवरण हम अगले पृष्ठों में देंगे।

मरे इस शोध की पुष्टि पोकॉक के ग्रन्थ से भी होती है। वे लिखते हैं, जित्तर भारत के सूर्यवंश के लोगों का विश्व-प्रसार उनके विशाल भवनों से पहचाना जा सकता है। उन (किले, बाड़े, मन्दिर, महल आदि) की मोटी दीवारें, (सरोवर आदि) सार्वजनिक सुविधाओं के विविध निर्माण-कार्य जो रोम, इटली, ग्रीस, पेरू, ईजिप्त, सीलोन आदि प्रदेशों में पाए जाते हैं उनकी विशालता से बड़ा अचम्भा होता है। "

पोकाँक के इस कथन की पुष्टि में हम आगे यह कहेंगे कि कार्डावा (स्पेन), बगदाद, बुलारा, समरकन्द, इस्तम्बूल, काबुल आदि विश्व-भर के नगरों में जो महान इमारतें हैं वे न तो कृस्तियों की हैं, न मुसलमानों की । उनसे पूर्व बनी वे सारी वैदिक परम्परा की इमारतें हैं यद्यपि उन्हें वर्तमान समय में कबें, मस्जिदें या गिरजाघर कहते हों।

### यूरोप की प्राच्य संस्कृति

वर्तमान समय में कोट-पतलून वाले यूरोपीय क्रस्ती रहन-सहन को पाश्चात्य सभ्यता कहते हैं और घोती पहनना, तिलक लगाना आदि की पौर्वात्य वा प्राच्य सभ्यता कहा जाता है। यह भेद यूरोप की जनता क्रस्ती वनने के पश्चात् गत १०००-१५०० वर्षों से ही किया जाने लगा। मूलत: सारे विश्व में वैदिक संस्कृति ही थी। अत: अपर दिए गए शीर्षक 'यूरोप

१- पृष्ठ १६३, India in Greece, By E. Pococke.

XOI.COM

को प्राच्य संस्कृति' का किसी को अचम्भा नहीं होना चाहिए।

पूरीय के उस प्राचीन वैदिक संस्कृति के विपुल उल्लेख ग्रन्थों में और पूरीय के उस प्राचीन वैदिक संस्कृति के विपुल उल्लेख ग्रन्थों में और स्थान-स्थान पर चिह्न पाए जाते हैं। Franz Cumont (जनग ३ जनवरी, स्थान-स्थान पर चिह्न पाए जाते हैं। Franz Cumont (जनग ३ जनवरी, स्थान-स्थान पर चिह्न पाए जाते हैं। Franz Cumont (जनग ३ जनवरी, स्थान को नाम है Textes et Monuments Figure's Relatifs aus Mysteres de Mithra (दो खण्ड)। उसका आंग्ल अनुवाद Thomas Mysteres de Mithra है। आंग्ल संस्करण का जीर्षक है The Mysteries of Mithra स्थान के दूसरे ग्रन्थ का शीर्षक है Les Religions Orientals dans le Pagani au Romain. उसके आंग्ल संस्करण का नाम है Oriental Religions (Chicago, The open Court Publishing Co., 1911, London, agents—Kegan Paul, Trench, Trubner & Co.) इस्ती धमं के पूर्व रोमन लोगों के रहन-महन का वर्णन Cumont ने किया है। उस समय यूरोप में अनेकानक छोटे-मोटे पंथों में इंग्ड बगी यी।

अमेरिका के Wisconsin विश्वविद्यालय के प्राध्यापक पाण्ट झांवरमन ने Oriental Religions प्रत्य की प्रस्तावना में कहा है कि कुस्तपूर्व समय में जितने पंप थे वे बढ़े सशकत थे। उनका अपना बड़ा प्रभावी तत्त्वज्ञान था। कुस्तनीति पंप से उनकी स्पर्धा थी। उन पंथों का कर्मकाण्ड, अन्यात्मवाद, शास्त्रार्थ, परोपकारिता, देवताओं के उत्सव, त्योहार, आत्म-शुद्ध और स्वर्गप्राप्ति सम्बन्धी धारणाएँ बड़ी लुभावनी थीं। उनके सामने कुस्ती पंचवड़ा ही निष्प्रम और शुष्क-सा लगता था। अतः तत्कालीन कुस्ती नेताओं ने एक चाल बनी। उन पंथों के (वैदिक) त्योहार-उत्सव आदि कुस्तियों ने अपना लिये।

क्यूमाण्ट ने भी उस प्रत्य की भूमिका में लिखा है, "कुस्ती उत्सव, त्योहार आदि स्थल्तया कुस्तपूर्व परम्परा पर आधारित हैं। चौथी शताब्दी से कथमस का त्योहार दिसम्बर की २४ तारीख को मनाए जाने का कारण था कि उस दिन उत्तरायण का उत्सव हुआ करता था। उसे Natalis invicti. कहा जाता था। पृष्ठ २ पर क्यूमाण्ट ने लिखा है कि "पूर्ववर्ती देशों के प्राचीन सम्यताओं में ही विद्या, कला, शास्त्र, बुद्धिमत्ता, सम्पत्ति, उद्योगक्षमता की परम्पराएँ दीखती हैं।"

पृष्ठ ६ से द पर उल्लेख है कि "खगोल ज्योतिय के ज्ञाता, गणितज्ञ, व अध्यात्मविद्या के प्रवर्तक आदि अग्रसर व प्रख्यात व्यक्ति लगभग सारे पूर्ववर्ती प्रदेशों के निवासी थे। उदाहरणायं Plotemy और Plotinus ईजिप्त के निवासी थे; Porphyry or lamblichus सीरियाई थे; Discorides और Golen भी एशियाई ही थे। सारी विद्याओं पर पूर्ववर्ती देशों का प्रभाव था।" पूर्ववर्ती प्रदेशों में साहित्य और शास्त्र दोनों का अध्ययन होता था। ग्रीक परम्परा का जो विशेष आकर्षक गुण माना जाता है उसका स्रोत भी अधिकतर Asia minor, सीरिया और ईजिप्त में था। विविध क्षेत्रों में यूरोप के लोग ही अग्रसर थे, यह धारणा खोखली है। उस प्राचीन काल में रोमन सम्यता का भी उदय नहीं हुआ था। उस समय रोम पूर्ववर्ती प्रदेशों पर ही निर्भर रहता था।

## यूरोप की वैदिक परम्परा कृस्तियों ने दबा दी

क्यूमाण्ट के प्रन्थ में पृष्ठ १२ और १३ पर लिखा है, "सब कुछ नष्ट हो गया। ग्रीक और लैटिन में लिखी पौराणिक कथाएँ भी यदि उपलब्ध होतीं तो भी अच्छा होता। उदाहरणार्थ द्वितीय शतक में Eusebius और Pallas नाम के लेखकों ने Mysteries of Mithra (यानि आदित्य की कथाएँ) लिखी थीं। किन्तु मध्ययुगीन कमंठ कृस्तियों ने उस साहित्य को बेकार अथवा शायद हानिकारक भी समक्षकर नष्ट कर दिया। रोमन साम्राज्य के ज्ञात इतिहास में तीसरी शताब्दी का ब्यौरा लगभग नष्टप्राय हो गया है। ठीक उसी समय यूरोप में बैदिक पंथों का बड़ा प्रभाव था। Heriodianus, Dion Cassius, तुकंस्थानी लेखक तथा Suctonius से Ammianus Marcitinus तक के विविध प्रत्यकारों का सारा साहित्य ऐसा नष्ट कर दिया गया कि उस समय के इतिहास का कुछ पता ही नहीं चलता। इस कारण उस समय के बैदिक पंथों का इतिहास अज्ञात रह गया है।

XOL.COM.

पूर्ववर्ती वंदिक परम्पराओं का कुस्ती उपहास

पूरीप में कुस्ती पंचका अधिकार जमाने के हेतु कुस्ती नेताओं ते दूमरी से चीपी अताब्दी तक के अनजीवन के इतिहास का कठोर नाश किया। इतना ही नहीं उम समय की बंदिक प्रथाओं का विडम्बन कर उनका उपहान करते रहने की प्रधा तत्कालीन कुस्ती नेताओं ने अपनाई। उदा-उपहान करते रहने की प्रधा तत्कालीन कुस्ती नेताओं ने अपनाई। उदा-इरणाई ईसिस देवता के भक्त लोग निजी सरीर को कच्ट देने वाली साधना करते थे। उन प्रधाओं की Juvenal नाम के लेखक ने आलोचना की है। Necromancy नाम के प्रस्थ में Lucian ने Magi (महायागी) पुरोहित स्तान आदि द्वारा शुद्धि की अखण्ड विविध कियाएँ करते रहते हैं ऐसी उनकी हैंसी उड़ाई है। Apulesius ने Metamorphosis नाम के प्रस्थ में Isis देवना की गृह पूजाविधि आदि की विफलता दर्शायी है। Tremise on the Syrian Goddess नाम के प्रस्थ में Lucian ने Hierafolis (हरिपुर) के मन्दिर के पुरोहितों से चर्चा का सरसरा स्थारा ही दिया है।

## यूरोपीय कुस्ती विद्वानों की स्नांतियाँ

कर दल्लेखित यण्ट शॉवरमन की यह धारणा कि कुस्ती परम्परा की अन्य पर्थों से होड़ थी, स्वल्प मात्रा में तहीं है। महाभारतीय युद्ध के परचात् लिख्त बैटिक संस्कृति के कई पंथ बन गए थे। उनमें एक कुष्ण इसे कुष्टपंथ भी था। योरोपीय विद्वानों की यह धारणा कि कुस्त उर्फ ईमा मसीह नाम का कोई अवलारी महात्मा हुआ या और उसने जो पंथ चलाया उसे हुस्ती धमें उर्फ कुरुच्यानिटों कहते हैं, पूर्णतया गलत है। कुस्त या ईसा मसीह नाम का कोई व्यक्ति कभी हुआ हो नहीं। कृष्ण नाम का ही कुष्ट उच्चार सड़ था। इष्ण की नीति भगवद्गीता में चित्त है। उस भगवद्गीता के अनुयामियों का कुष्णनीति पंथ था। किन्तु दिन-प्रतिदिन संस्कृत भाषा के अज्ञान के कारण कुष्णपंथी जन कुष्णचरित्र और भगवद्गीता से बिछड़ते गए।

तयापि कृस्त पंच, ईशानी, स्मातं, स्तविक, मैलेन्सिअन्स (म्लेच्छ), कैसिओपिअन्म (कश्यपीय), फिलिस्तिन्(पुलस्तिन), ज्ञ-अस्तिक(gnostic), अ-ज-अस्तिक (agnostic) आदि विविध पंथों में सार्वजिनक लोकप्रियता, सम्पत्ति, मानसम्मान, अधिकार आदि प्राप्त करने की स्वाभाविक होड़ लगी हुई थी। उनमें दैववशात् कुस्तपंथियों को सम्राट् कांस्टण्टाइन का साथ मिला। वह मिलते ही रोमन सेनाओं द्वारा छल-वल से छह गाँ वर्षों में सारे यूरोप को कुस्ती बनाया गया। इस प्रकार जुल्म-जबरदस्ता से फैंल कुस्तपंथ ने अपने आपको वैदिक परम्परा से पृथक् करकृष्ण के बदल कुस्त नाम के एक काल्पनिक व्यक्ति का मनगढ़न्त चरित्र बनाकर अपना एक अलग ठोस अस्तित्व प्रस्थापित कर लिया। इससे जाना जा सकता है कि एहिक अधिकार, रौव आदि की लालमा की पूर्ति हेतु किस प्रकार भिन्नपंथी आध्यात्मिकता का ढोंग रचा जाता है।

सामान्य जन भी कितने भोले होते हैं। भेड़ की भांति वे कुस्ती नेताओं के बहकावे में बहकर एक काल्यनिक कुस्त में विश्वास कर उसके द्वारा मुक्ति पाने की विफल आशा करते रहे हैं। कुस्ती नेताओं के इस जाल में फ्रेंसकर विद्वान व्यक्तियों ने भी एक कपोलकल्पित कुस्त के जीवन के उद्देश, आदशं और उपदेशों पर ढेर के ढेर भाष्य लिख भारे। यह सब बन जाने पर इतिहासकार भी उसमें विश्वास करने लगे। अब मामला इतना बढ़ गया इतिहासकार भी उसमें विश्वास करने लगे। अब मामला इतना बढ़ गया कि मूलतः कुस्त नाम का कोई व्यक्ति ही नहीं हुआ ऐसा कहने की किसी की हिम्मत ही नहीं होती।

फिजिया, ध्येस, ईजिप्त आदि प्रदेशों के इतिहासों में विविध देवियों के नाम आते हैं। उनके अनुयायियों के भिन्न-भिन्न धर्म थे, ऐसी यूरोपीय विद्वानों ने भ्रान्त धारणा फैला रखी है। वस्तुतः वे एक ही वैदिक प्रणाली की देविया थीं। वैदिक प्रणाली में चण्डी, पार्वती, दुर्गा, भवानी, उमा आदि विभिन्न नामों की या रूपों की देविया क्यों न हों, वैदिक संस्कृति में वे एक ही देवता के आविष्कार समभे जाते हैं। इसी प्रकार कुस्ती सन् पूर्व के विश्व में विविध देवताओं के जो पंथ थे वे विभिन्न धर्म न होते हुए एक ही अखण्ड वैदिक संस्कृति के अंग-उपांग थे।

जिसकी लाठी उसकी मेंस कहावत के अनुसार वर्तमान युग में योरोपीय कुस्ती देश सशक्त और प्रगत होने के कारण उनके विद्वानों के वक्तव्यया निष्कर्ष की ब्रह्मवाक्य सगक्तने की प्रवृत्ति दिखाई देती है। किन्तु

ऐसा अन्धविश्वास सर्वेषा अनुचित है। पाश्चात्य विद्वानों ने ऐसे-ऐसे प्रमाद किए है कि जो आठवीं कक्षा के विद्यार्थी के लिए भी लज्जास्पद माने जाएँगे।

उदाहरणायं सर मोनियर विलियम्स् का बनाया एक बृहत् संस्कृत-अग्नि शब्दकोष है। उसमें 'कंचिदेक' शब्द को एक महाभारतकालीन गांव का नाम कहा गया है। इससे महाभारत के एक सादे दलोक का अर्थ वे समक नहीं पाये, यह प्रतीत होता है।

कौरव-पाण्डवों का युद्ध टालने हेतु जब भगवान कृष्ण दुर्योधन के

दरबार में उपस्थित होकर कहते हैं कि-

इन्द्रप्रस्यं वृकप्रस्यं जयन्तं वारणावतम्। प्रयच्छ चतुरो ग्रामान् कंचिदेकं च पंचमम्।।

तो उनके कहने का तात्पर्यं या कि पाण्डवों को कम से कम पाँच ग्राम दिए जाएँ जिनमें इन्द्रप्रस्य, वृकप्रस्य, जयन्त, वारणावृत अवस्य हों और पाँचवां अन्य कोई-सा भी ग्राम दिया जाए। संस्कृत 'कंचिदेक' का अर्थ होता है कोई-सा भी एक। यह सादा अर्थ न समफ्रकर मोनियर विलियम्स् ने इन्द्र-प्रस्य, वृकप्रस्य, जयन्त, वारणावृत के समान 'कंचिदेक' नाम का कोई पाँचवां नगर मगवान कृष्ण ने पाण्डवों के लिए माँगा। इससे और भी एक अनुमान यह होता है कि मोनियर विलियम्स् के नाम से प्रकाशित शब्दकोप कई कच्चे-वच्चे व्यक्तियों के सहयोग से बनाया गया है।

दूसरा एक उदाहरण M. A. Sherring नाम के पादरी ने लिखे Benares the Sacred city of the Hindus नाम के ग्रन्थ में उद्भृत है (प्रस्तावना, पृष्ठ XXI)। उन्होंने लिखा है कि प्रोफेसर विल्सन नाम के एक अन्य संस्कृतज्ञ ने काशिराज शब्द का अर्थ हर बार 'तीर्थराज काशि' ऐसा किया है जब कि मूल संस्कृत में काशि नरेश ऐसा उसका अर्थ है।

एसे उदाहरण देखते हुए पाश्चात्य विद्वानों के वक्तव्यों पर भरोसा रखना कितना अयोग्य है यह पाठक सोच सकते हैं।

इस प्रकार की भूलों के अतिरिक्त यूरोपीय कृष्टित व्यक्तियों ने जान-वूभकर सारे इतिहास को किस प्रकारतोड़ा-मरोड़ा होगा इसकी तो गिनती भी करना असम्भव होगा। उदाहरणार्थं यूरोप के पादिरयों ने वेदों के अनुवाद कहकर जो यन्य छापे और बाँटे उनमें कुटिल हेतु से अंटसंट अनापशनाप बातें कही गई थीं। उद्देश्य यह या कि उन्हें पढ़कर वैदिक धर्म के आद्य ग्रन्थों के प्रति घृणा उत्पन्न हो और कुस्ती धर्म का प्रसार सरलता से किया जा सके।

इस प्रकार वैदिक संस्कृति का तिरस्कार कर उसके इतिहास को नष्ट करने में मग्न रहने वाले पड्यंत्री योरोपीय कृस्तियों के साथ-साथ दूसरी तरफ ऐसे पाश्चाव्य विद्वान भी हुए हैं जिन्हें यह प्रतीत हुआ या कि प्राचीन काल में वैदिक संस्कृति का ही सर्वत्र प्रसार था। India in Greece ग्रन्थ लिखने वाले Edward Pococke ऐसे एक व्यक्ति थे। Count Biornstierna नाम के अन्य पाश्चात्य विद्वान द्वारा लिखे The Theogony of the Hindus ग्रन्थ में पृष्ठ १६५ पर लिखा है कि "प्राचीनता में हिन्दू धर्म की कोई बराबरी नहीं कर सकता। आर्यावन्तं में ही ब्राह्मण धर्म का जन्म हुआ और श्रेष्ठित्द् संस्कृति का संगोपन हुआ। वही सम्यता पश्चिम में एथिओपिया, ईजिप्त, फिनीसिया, पूर्व में सयाम से लेकर चीन और जापान तक, दक्षिण में सीलोन से जावा, सुमात्रा तक, और उत्तर में ईराण से खाल्डिया (उर्फ चेल्डिया) और कोलचिस तक पहुँचकर वहां से ग्रीस और रोम के प्रदेशों में भी गई और अन्त में अतिदूर के Hyperboreans के प्रदेश में भी फैली।

# विश्वोत्पत्ति की वैदिक कथा ही सारे बोहराते हैं

वैदिक संस्कृति ही प्राचीनतम काल से सारे विश्व में प्रस्त थी, इसका एक प्रमाण यह है कि विश्वोत्पत्ति की वैदिक कथा ही सारे पन्य और धर्म-ग्रन्थ दोहराते हैं।

ग्रीक लोगों की मान्यता देखें। Damascius नाम के ग्रीक लेखक Orpheus का सिद्धान्त इस प्रकार उद्धृत किया है, "आरम्भ में Kronos (सूर्य) ने Oether (दिन) और rrbos (राश्रि) बनाए। उसमें बह्माण्ड की स्थापना की गई। उसमें से (ब्रह्मा-विष्णु-महेश) त्रिमूर्ति की निर्मिति हुई। उन्होंने स्त्री और पुरुष द्वारा मानवों की उत्पत्ति की। ईजिप्त के लोगों की विश्वोत्पत्ति की कथा उसी दिने की है। वे कहते हैं कि प्रथम बह्माण्ड

स्थापन हुआ और उसी के आकाश और पृथ्वी ऐसे दो भाग हुए।" (Bharat-India As Seen and Known by Foreigners, लेखक बाबासाहेब देशपाण्डे, प्रकाशक-स्वाध्याय मण्डल, किला पारडी, जिला सूरत, सन् 1 (0235

यहूदी परम्परा में वही वर्णन

यहूदी सोगों के प्राचीन ऋषि Moses की वैसी ही मान्यता थी इस सम्बन्ध में Count Biornstierna लिखते हैं, "ईजिप्त की धार्मिक परम्परा भारतमूलक भी इस तथ्य का ध्यान रखने पर पता चलता है कि यहदियों के नेता Moses की विश्वोत्पत्ति की घारणा का स्रोत भी कुछ मात्रा में वही होना चाहिए। क्योंकि वैदिक सिद्धान्तानुसार एकमेव कर्तांपर्ता परमेश्वर के तत्त्व पर ही उनकी धर्मपरम्परा आधारित थी। (वृष्ट १४४, The Theogont of The Hindus, लेखक Count Biornstierna) |

## बाइबल और कुरान की भी वही धारणा

इस्ती और इस्लामी विश्वोत्पत्ति के वर्णन बौद्ध परम्परा का अनुसरण करते हैं और बौद्ध परम्परा स्वयं वैदिक धारणा दोहराती है। वे कहते हैं: "प्रथम कुछ नहीं या । केवल एक सन्नाटा और अधेरा । पृथ्वी पर जीव नहीं थे। उस समय आकाश उर्फ मुबनों के निवासी पृथ्वी पर आया-जाया करते। उन दिव्य व्यक्तियों के पवित्र आत्माओं में कोई वासना नहीं थी। उस समय आदि बुद्ध ने उनके मनीं में बादाम के जैसे एक पेड़ का फल खाने की इच्छा निर्माण की। उससे मानदों में बासना निर्माण हुई। तत्परचात् उन्हें निजी सुबनों में जाने की इच्छा ही न होने से वे यहीं रहे और उनसे मानव वंश प्रारम्भ हुआ।''बाइबल और कुरान में अंकित मानव निर्मित की कथा उसी स्रोत की है इसमें कोई सरदेह नहीं। इस प्रकार विश्वोत्पत्ति की आधुनिक या प्राचीन धारणाएँ सारी हिन्दू स्नोत की ही. दिखाई देती हैं।

# पाश्चात्य शास्त्रीय परिभाषा में हिन्दू देवताओं का उल्लेख

बह्या-विष्णु-महेश विमूर्ति विश्व का निर्माण, पालन और विनाश का कार्यं करते रहते हैं, यह वैदिक धारणा है। यूरोप के आधुनिक कुस्ती जन उस त्रिमृति से पूर्णतया अपरिचित हैं। तथापि जो यूरोपीय विद्वज्जन विविध शास्त्रों में प्रवीण हैं वे निजी शास्त्रीय परिभाषा में उन तीनों बैदिक देवताओं को जीवसृष्टि का मूलाधार मानते हैं, यह बड़ी आइचर्यकारी घटना है। तथापि दूसरी दृष्टि से देखा जाए तो उसमें कुछ आश्चयं भी नही है क्योंकि वैदिक परम्परा ही सारे मानवों की आद्य परम्परा है। डाविन के सिद्धान्तानुसार जो विद्वान् यह मानते हैं कि एक सूक्ष्म जीवकण से उटकान्त होते-होते बानर से मानव बना उन्होंने उन मानव सद्भ वानर जाति के नाम (Shivapithacus) शिविष्येकस् और (Ramapithacus) राम-पिथेकम रखे हैं।

इसी प्रकार जिन चट्टानों पर जन्तु, कृमि इत्यादि प्रायमिक जीव निर्माण हुए उनको प्राश्चात्य कुस्ती शास्त्रज्ञों ने 'विष्णु शिस्ट' (Vishnu Schist) नाम दिया है। अमेरिका में (Grand Canyon) ग्राण्ड केनियन नाम का जो विशाल पहाड़ी प्रदेश है उसमें पन्थरा और १६ कमांक के जो

मुकाम है वहाँ विष्णुशिस्ट नाम अंकित है।

कृस्ती परम्परा के विद्वानों की शास्त्रीय परिभाषा में शिव-राम-विष्ण आदि वैदिक देवताओं के नाम प्रविष्ट इसलिए हुए हैं कि आज अपने-आपको कुस्ती और इस्लामी मानने वाले सारे लोगों के पूर्वज वैदिक-धर्मी थे। उस समय उनके हिन्दू, वैदिक पूर्वज विश्व के कर्ताधर्ती के रूप में जिन देवताओं के नाम लेते थे वे इन पारचात्य कुस्ती विद्वानों ने अनजाने उनक सिद्धान्तों में चिपका रखे हैं। त्या यह उनके वैदिक विरासत के प्रमाण नहीं है ?

#### अध्यातम

विश्व में अध्यात्मवाद के पाए जाने वाले सारे पहलू वेदमूलक ही हैं। कौंट Biornstierna लिखते हैं कि "अध्यात्मवाद के मूल तत्त्व Pantheism, Spinogism, Hegellianism एक-ईश्वर का सिद्धान्त, मानवीय XAT,COM.

आध्यात्मिक जीवन में दीखने वाली ईश्वरीय परछाया; मृत्यु के पश्चात् जीव का शिव में विलीन होना; जन्म और मृत्यु का अखण्ड चक ऐसे विविध द्यारकोणों का समावेश हिन्दू प्रणाली में दिखाई देता है।" (पृष्ठ २६-३० Bharat—India as seen and known by Foreigners)।

#### दर्शनशास्त्र

"दशंनशास्त्र में तो हिन्दू जन गीस और रोम से कहीं आगे थे। आत्मा के अमरत्व के बाबत गीस और रोम के लोगों में सन्देह होता था। ईजिष्त के लोगों का धमं, पुराण और दार्शनिक कल्पनाएँ हिन्दुओं से ली गई थीं। गीक दशंनशास्त्र लगभग पूरा ही हिन्दू दर्शनशास्त्र पर आधारित था। उनकी समानता योगायोग से उत्पन्न नहीं हो सकती। हिन्दू दर्शनशास्त्र बड़े गहरे और परिपूर्ण होने के कारण ग्रीक दार्शनिक हिन्दुओं के शिष्य ही रहे होंगे।" (उसी ग्रन्थ के पृष्ठ २६ से ३३)।

## विस्व-साहित्य और देवकयाएँ

W. D. Brown ने लिखा है "बारीकी से विचार करने पर निष्पक्ष भूमिका बाले व्यक्ति को मानना पड़ता है कि मानव का सारा साहित्य और देवकयाओं के स्रोत हिन्दू परम्परा में ही प्राप्त होते हैं, Maxmuellar, Jacolliot, Sir William Jones आदि विद्वानों को प्राचीन हिन्दू (संस्कृत)ग्रंथों में ही मानव समाज की प्रमुख मान्यताओं के मूल मिले हैं। ऐसे हिन्दू परम्परा के बड़प्पन की प्रशंसा कैसे की जाए। अन्य प्रसिद्ध लोगों की कीर्ति हिन्दू कतृंत्व से तुलना करने पर फीकी दीखती है।"(पृष्ठ १३-१४, Bharat—India as seen and known by Foreigners)!

#### प्राचीनता

हिन्दू (वैदिक) परम्परा की प्राचीनता के बाबत Sir James Caird लिखते हैं, "कुछ पाश्चास्य विद्वानों के ध्यान में भी यह तथ्य नहीं आया है कि निजी सामाजिक शासन प्रस्थापित करने वाले विश्व के प्राचीनतम लोग हिन्दू ही तो थे।" दिसम्बर १६६१ के The Calcutta Review मासिक में प्रकाशित एक लेख में उल्लेख था—"इसमें कोई संदेह नहीं एक समय था जब हिन्दू लोग सारी कलाओं में प्रवीण थे, उनका आदर्श शासन था, उनके नीति-नियम बड़े अच्छे थे, उनके शस्त्र बड़े प्रभावी थे और उनका ज्ञान अपार था। प्राचीन काल में हिन्दू (अन्तर्राष्ट्रीय) व्यापार करा करते थे। उनके बनाए यस्त्र प्रख्यात थे। अनादि समय से वे रेशम के वस्त्र बुनते थे। ग्रीक लेखकों ने उल्लेख किया है हिन्दू लोग बड़े ज्ञानी थे, उनका आध्यात्मिक ज्ञान उच्चस्तरीय था। खगोल ज्योतिय और गणित में भी वे प्रवीण थे। डायोनीशस लिखता है कि हिन्दुओं ने ही प्रथम सागर पार यात्राएँ आरम्भ कर दूर-दूर के देशों में निजी माल पहुँचाया। आकाशस्थ ग्रहों के भ्रमण वेग और तारों का अध्ययन और नामकरण हिन्दुओं ने ही किया। अति प्राचीन समय से प्रत्येक क्षेत्र में हिन्दू विख्यात थे। उनके देश में प्राकृतिक और मानवी कला की अत्युक्तम कृतियों की भरमार है।"

## हिन्दूप्रणाली विश्वधर्म था

जपर उद्भुत किए प्रमाणों से यह बात स्पष्ट हो जाती है कि प्राचीन विश्व में सारे जन हिन्दू थे। यदि हिन्दू नाम प्राचीन नहीं है, ऐसी जिन पाठकों की घारणा हो, वे उसे बैदिक धर्म कहें। उसी का प्रचलित नाम हिन्दू है। अतः उसमें कोई विवाद या मतभेद नहीं होना चाहिए। ग्रीक लेखक Ctesias ने कहा है कि "अन्य सारे राष्ट्र के लोगों की संख्या के बराबर प्राचीन विश्व में हिन्दू लोगों की संख्या थी।" (पृष्ठ २२०, भाग २, Historical Researches)।

उक्त कथन बड़ा अटपटा-सा लगता है। उससे सामान्य पाठक की ऐसी धारणा बनती है कि प्राचीन समय में १०० करोड़ लोग संस्था हो तो उसमें से ५० करोड़ हिन्दू थे।

Ctesias के कथन का सूक्ष्मता से विचार करने पर उसमें कई दोष दिखाई देते हैं। एक तो हम यह पूछ सकते हैं कि कृस्तपूर्व समय में हिन्दू या वैदिक धर्म के अतिरिक्त अन्य कौन से धर्म थे? यदि Stoics, Samaritans आदि वे अन्य धर्म थे ऐसा कोई कहे तो हम यहाँ स्पष्ट

करना चाहते हैं कि वे तो वैदिक धर्म के ही विभिन्न पंथ थे।

अतः Ctesias का यह कथन कि प्राचीनकाल में अन्य सारे धर्मी की सोकसल्या के बराबरी की हिन्दुओं की संस्था थी, इस बात का प्रमाण है कि सारे विदय के लौग प्राचीन काल में हिन्दू ही थे। Ctesias को शायद वही कहना था किन्तु उसके मन में सम्भ्रम निर्माण हो गया था। वैदिक प्रणाली विरवधमें के रूप में आरम्भ होकर महाभारतीय युद्ध तक उसका अट्ट प्रसार रहा वह तथ्य जो हमने इस ग्रन्थ में प्रस्तुत किया है उसका जान नुष्त हो जाने के कारण Clesius जैसे लेखक सारे विश्व के लोग हिन्दू थे, ऐसा कहने के बजाय अन्यधर्मीय लोगों के बराबरी की हिन्दुओं की संख्या बो, ऐसा समभते रहे।

Delbos नाम हे एक फ्रीच विद्वान् ने हिन्दू प्रणाली के बावत लिखा है कि "हजारों वर्ष पूर्व भारत में निर्माण हुई उम हिन्दू प्रणाली का प्रभाव जीवन के हर क्षेत्र में पग-पग पर हमें प्रतीत होता है। विश्व में जहाँ भी नम्बता हो वहाँ हिन्दुत्व का प्रभाव दोखता है। चाहे आप अमेरिका जाएँ या जूरोप, गंगा के किनारे से आई उस सभ्यता की छाप स्थान-स्थान पर रोसवी है।" (पृष्ट १=, Bharat-India as seen and known by

Foreigners) 1 जनदूबर १=७२ के The Edinburgh Review मासिक में लिखा था "हिन्दू सम्यता प्राचीनतम है। उसके महत्त्वपूर्व अवशेष जहाँ-तहाँ पाए जाते हैं। हर क्षेत्र की प्रवीणता और सम्बता में हिन्दू सर्वदा अग्रसर रहे हैं। हिन्द प्रणाली जब उत्कर्ष के शिखर पर थी उस समय अन्य सम्यताओं का उदन भी नहीं हुआ था। हिन्दू प्रणाली की जितनी खोज की जाए उतना हैं। उसका स्वरूप अधिक मनोहारी और विशाल दिलाई देता है।"

## वंटिक विश्वशासन की आवश्यकता

स्वाभी विवेकानस्य ने एक बार कहा था कि "मैं चाहता हूँ की हिन्दू विश्वविषय करें।" (पृष्ठ ६, Hindu, Life-Line of India, लक्षक जो : एम : इगतियानी, बम्बई, १६६३)।

इस कवन का मूल अर्थ यह है कि वैदिक तत्त्वों पर ही विदव का

कारोबार अच्छी प्रकार चलाया जा सकता है। हम पहले ही स्पष्ट कर चुके हैं कि हिन्दू कोई जाति नहीं है। वह तो मानवधर्म प्रणासी है जो प्रत्येक व्यक्ति को अपनानी चाहिए। हिन्दुत्व एक विशिष्ट दृष्टिकोण है। प्रत्येक व्यक्ति का जीवन सुखी, समृद्ध और शान्तिपूर्ण हो ऐसे नियम हिन्दू प्रणाली में बनाए गए हैं।

हिन्दू प्रणाली में प्रत्येक व्यक्ति को पूर्ण आध्यात्मिक स्वतन्त्रता दी गई है। पूजापाठ का किसी पर कोई बन्धन नहीं होता। किसी एक व्यक्ति को गुरु मानना या श्रेष्ठ समभता या किसी एक देवता को मानना या न मानना प्रत्येक व्यक्ति पर निर्भर करता है। इतना ही नहीं, नास्तिक मत वालों को भी हिन्दू प्रणाली में सम्मान मिलता है। आस्तिकों में भी अपना-अपना गुरु या देवता चुनना और जप-जाप या पूजा-पाठ की अपनी प्रणाली चुनने का अधिकार प्रत्येक हिन्दू को दिया गया है। इसी कारण प्रत्येक हिन्दू से यह अपेक्षा की जाती है कि वह किसी अन्य व्यक्ति पर पूजा-पाठ या देवनक्ति के क्षेत्र में किसी प्रकार का दबाव न डाले। यही कारण है कि मुसलमान और कृस्तियों में दूसरों को जबरन ईसाई या मुसलमान बनाने की जैसी प्रथा रही है हिन्दू धर्म में कभी बैसा यस्त नहीं हुआ।

तथापि वृतमान समय में कुस्ती और मुसलमान लोग विविध प्रकार के दबावों से अन्यपंतीय लोगों को अनुयायी बनाकर निजी संस्थाबल बडा रहे हैं। इससे वैदिक हिन्दू प्रणाली को बड़ा खतरा खड़ा हो गया है। अतः पद्मिप हिन्दूधमं प्रणाली में कठोर उपायों से किसी को हिन्दू बनाने की प्रधा नहीं रही है तथापि आत्मरक्षा के लिए अब हिन्दुओं को भी अन्यधर्मीय लोगों को अपने में सम्मिलित कर संख्यावृद्धि करने के अतिरिक्त और कोई चारा नहीं है। युद्धनीति यही कहती है। शत्रु जिस शस्त्र का और जिन उपायों का अवलम्ब करता है उससे तीवतर उपाय और शस्त्र अपनाने से ही हिन्दूरव का बचाव होगा।

# हिन्दू पदपादशाही का लक्ष्य

हिन्दुत्व की रक्षा होना सारी मानव जाति के लिए बड़ा आवश्यक है। हिन्दुत्व में ही विविध विचारों के मानवों को एक साथ जीवन व्यतीत करने Kat,com.

की गुंजाइश अन्तर्भृत है। यदि हिन्दुत्व न रहा तो कृस्ती और मुसलमान एक दूसरे को ला जाएँगे। और यदि सारे कृस्ती या सारे मुसलमान ही रह गए तब भी वे आपस में लड़कर कट मरेंगे। क्योंकि जुल्म, जबरदस्ती, धोसबाजी, असत्य, होंगबाजी, अत्याचार यही उनके विस्तार के स्रोत रहे है। एक मां को छत्रछाया में जिस प्रकार विविध प्रवृत्तियों की पुत्र-पुत्रियाँ पलती है उसी प्रकार हिन्दुत्तवादी छत्रपति के शासन में हो सर्व प्रकार के विचारों को पन्पने की स्वतन्त्रता होती है। अतः सारे विश्व को हिन्दू शासन में रखने का ध्येय प्रत्येक व्यक्ति को दोहराते रहना चाहिए। मध्य-युगीन समय में छत्रपति शिवाजी महाराज देवी प्ररणा से उसी लक्ष्य का उच्चारण बार-बार करते रहे। आधुनिक समय में स्वामी विवेकानन्द ने भी बही बात कही।

### एव धर्मः सनातनः

घने बादलों से सूर्य ढककर जैसे सर्वत्र अंधेरा छा जाता है उस प्रकार कुस्तो और इस्लामी आक्रमणों से कई बार हिन्दुत्व पर घोर संकट आते रहे हैं। तथापि उनसे घवराने की कोई आवश्यकता नहीं। एवं धर्मः सनातनः—यह भगवान कृष्ण का वचन ध्यान में रखते हुए वैदिक मान्यताओं से प्रेरित व्यक्तियों को अविरत और अथक यत्नशीलता का कर्तव्य निभाना चाहिए। योगी अरविन्द घोष ने ठीक ही कहा है कि "हिन्दूधर्म गुब्बारे या फुद्दी जैसी कोई हलकी-फुलकी वस्तु थोड़े ही है जो किसी के फूरकार से उड़कर लुप्त-गुप्त हो जाए।" (जगतियानी के पुस्तक का पृष्ठ १४)।

भारत की आध्यात्मिक श्रेष्ठता की वाबत प्रस्यात बंगाली किंव रबीन्द्रनाथ ठाकुर (टैगोर) ने कहा है "है भारत, तुम में दिरद्रता, दु:ल और कष्ट की गरमार होते हुए भी मैं तुम्हें बहुत चाहता हूँ क्योंकि तुमने सम्राट् के भामने यह आदर्श रक्षा है कि वह सारी सम्पत्ति त्याग कर सादा जीवन बिताए। (बुद्ध, अशोक, भतृंहरि और हर्षवर्धन आदि ने उसी आदर्श का पालन किया)। तुम्हींने जेता को जित शत्रु के प्रति रण में दयाई होना सिखाया (कूर, दुष्ट, आचारहीन, आतंकवादी इस्लामी आकामकों के प्रति हिन्दू राजा और अन्य सेनानियों का बर्ताव इतना नरम रहा कि वह सद्गुण विकृति बन कर रह गया)। तुम्हीं ने निष्काम कमं और सेवाभाव का संदेश दिया है (भगवद्गीता का यही तो मुख्य उपदेश है)। तुमने गृहस्य को सुआया है कि पड़ोसी, सम्बन्धी, अतिथि, निराश्चित, दीन, दरिद्र आदि सभी को वह अपने ही कौटुम्बिक परिवार का सदस्य समसे। सुख का उपभोग करते समय संयम बरतने की तुम्हारी शिक्षा है" (जगतियानी के पुस्तक में पुढ़ १६ पर दिया उद्धरण देखें)।

वैदिक संस्कृति की वही विशेषताएँ हैं। उसके अन्तर्गत व्यक्ति अपने आपको ईश्वरी यंत्रणा का केवल एक पुर्जा मानता है। इस प्रकार वह एक सेवक की भूमिका निभाता है न कि एक अहंकारी हुकुमजाह और शोषण-

कर्ताकी।

### वैदिक ध्वज की विशेषता

वैदिक प्रणाली के उपर्युक्त गुण उसके केशरी ध्वज में पूर्णतथा दिग्दिशत हैं। उसी रंग की पताकाएँ प्रत्येक मन्दिर पर लहराती हैं। वहीं ध्वज वैदिक राजाओं की छावनियों पर और प्रासादों पर भी फरफराता दिखाई देता है। हिन्दू साधु, संन्यासी और तीर्थंस्थानों की यात्रा करने वाले भावुक लोग सारे वही रंग के वस्त्र पहनते हैं और उसी रंग की पताकाएँ साथ ने जाते हैं। यह कितना ठोस प्रमाण है कि रावों से रंकों तक वैदिक संस्कृति ने एक समान आदर्श रखा है। उसमें किसी का लिहाज नहीं किया जाता। उस नारंगी उर्फ केशरी रंग द्वारा पवित्रता, त्थाग और सेवा तथा दीन-दुखियों की देखभान का आदर्श जनता के सामने रखा गया है।

हरे रंग के इस्लामी ब्बज की भौति वैदिक कैसरी ब्बज किसी जेता या तानाशाह की विजयों के कारण वैदिक संस्कृति का ब्बज नहीं बना है। उस ब्बज में समता, सेवा, त्याग, दया, पवित्रता, संयम, वैराग्य, शौर्य आदि सभी उत्तमोत्तम भाव सम्मिलित हैं। क्या विश्व में इतना श्रेष्ठ कोई और ब्बज है? अतः यही ब्बज सारे विश्व में स्थान-स्थान पर लहराना चाहिए। उसी ब्बज को ऊपर उठाने का कर्तब्य प्रत्येक व्यक्ति को निभाना चाहिए। उसी में मानव की सुरक्षा, सम्मान, और शोभा समाई हुई है।

हिन्दुत्व के बिना कोई आध्यात्मिकता और स्वतन्त्रता टिक ही नहीं सकती।
हिन्दुत्व के अभाव में सबंत्र स्वार्थ, आक्रमण, बलात्कार, गुलामी, विलासिता और अनाचार का बातावरण निर्माण होगा। इसका प्रत्यक्ष प्रमाण कस्ती और इस्लामी परम्परा में पाए जाते हैं। जहाँ-जहाँ बैदिक संस्कृति लुप्तप्राय होकर ईमाई या इस्लामधर्म स्थापन हुआ वहाँ गुलामों के रूप में पशुओं की भाति मानव-समूह पकड़ना जकड़ना और उन्हें मण्डियों में बेचना प्रारम्भ हुआ। गुलामों का व्यापार कृस्ति और इस्लामी लोगों की कमाई का एक प्रमुख साधन रहा है। उसी प्रकार मुसलमानों में खिलाफत और स्थानन के अधिकारों के लिए मदेव मार-काट होती रही है।

#### वेदों की प्राचीनता

नारं मानव-समाज के कल्याण की पूरी आचारसंहिता जिस संस्कृति में बनाई गई है उसके मूलाधार है बेद। वे वेद प्राचीनतम साहित्य है। मैंक्समूलर ने लिखा है कि "ईजिप्त और तिनेव्हें के लेखों से प्राचीन वेद है। बेद मानवों की प्राचीनतम पुस्तक है।" (पृष्ठ ४५७, History of Ancient Sanskrit Literature)।

संस्कृत साहित्य की प्राचीनता और महत्त्व के बारे में मैक्समूलर ने कहा है कि "हिन्दुओं का साहित्य प्राचीनतम होते हुए भी वह इतने व्यवस्थित कर से जतन किया गया है कि उससे हम कितने ही सबक सीख सकते हैं और अज्ञात इतिहास की कहियों जोड़ सकते हैं।" (पृष्ठ २१, India what it can Teach us)।

वेदों के महत्त्व के बारे में भैवसमूलर लिखते हैं, "वेदों का भारत और किन्द के इतिहासों में बड़ा उपयोग होता है। विश्व के इतिहास में वेद ऐसे बन्ध हैं जिनके बराबर प्राचीन प्रश्य अन्य किसी भाषा में नहीं पाए जाते हैं। और भारत के इतिहास में हम बेदों द्वारा समय की प्राचीनतम महराई में पहुँच जाते हैं।" (पृष्ठ ६३. History of Sanskrit Literature)।

वैदिक सम्यता के देवी खोन के बारे में जर्मन तत्त्वज्ञ Augustus Schlegel लिखते हैं, "प्राचीन भारतीयों को परमेश्वर का ज्ञान था इसमें कोई मन्देह नहीं। उनके प्रत्येक ग्रन्थ में ऐसे विशाल, सुन्दर, पवित्र, स्पष्ट

विचार हैं जो किसी अन्य भाषा के आध्यारिमक साहित्य में पाए नहीं जाते।"

अन्य जर्मन विद्वान् Schopenhour ने लिखा है कि "सारे विश्व में उपनिषदों जैसा उपयुक्त और श्रेष्ठ उपदेश और कहीं नहीं है। वही मेरे जीवन का आधार रहा है और मेरे निधन का निधान भी उपनिषद् ही होंगे।" (पृथ्ठ ६१, The Upanishads की प्रस्तावना)।

History of British India नाम के ग्रन्थ में उसके लेखक Thornton कहते हैं, "विद्यमान लोगों में हिन्दू सम्यता सबसे प्राचीन है। उसका उदय औरों से पूर्व हुआ और उसकी प्रगति बड़ी तेजी से हुई। उस समय नाइस (नील)नदी की घाटी में खड़े पिरेमिड्स भी बने नहीं थे। ग्रीस और इटली जैसे देश जो आधुनिक युग के स्रोत माने जाते हैं उनमें जब वन्यपशु ही विहरते थे उस समय भारत में सम्पत्ति और सम्यता विराजती थी।"

प्राच्यापक वेबर लिखते हैं, "हम दावे से कह सकते हैं कि प्राचीनतम, लिखित साहित्य भारत के अतिरिक्त और कहीं इतेनी विपुल मात्रा में उपलब्ध नहीं है।" (पृष्ठ ४, History of Indian Literature, सन् १८८२)।

उन्नीसवी शताब्दी के अन्तिम वर्षों में बिटेनविरोधी जो स्वतंत्रता आन्दोलन भारत में प्रारम्भ हुआ उसमें भारतीय नेताओं का साय देने वाली एक आंग्ल महिला थी जिसका नाम या Dr. Annie Basant । उसने लिखा है कि "चालीस वर्षों से अधिक विश्व के प्रमुख धर्मों का अध्ययन करने के पश्चात् मुभे यह प्रतीत हुआ कि हिन्दू धर्म के जितना सर्व कथ, शास्त्रीय, तत्त्वाधिष्ठित और आध्यात्मिक अन्य कोई धर्म नहीं है। उससे जितना परिचय बढ़ता है उतना ही उसके प्रति अधिक लगाव होता है। उसे जितनी अधिक मात्रा में समभने का यत्न करो उतना ही वह अत्यधिक मौतिक प्रतीत होता है। इसमें कोई सन्देह नहीं होना चाहिए कि हिन्दुत्व के बिना भारत नगण्य हो आएगा। हिन्दुत्व ही भारत का मूलाधार है। यदि भारत से हिन्दुत्व उखाड़ा गया तो एक निर्मूल पेड़ की तरह भारत सूखकर नष्ट हो जाएगा। भारत में कई धर्म है और अनेक बंधों के लोग बसते हैं किन्तु हिन्दुत्व के इतना प्राचीन कोई नहीं है। न ही भारत के राष्ट्रीय व्यक्तित्व में उनका कोई भाग है। जिस प्रकार वे धर्म यहाँ बाते रहे वैसे

वे समाप्त भी होते गए तो भी भारत ज्यों का त्यों बना रहेगा। किन्तु यदि हिन्दुत्व नष्ट हो गया तो भारत में बचेगा ही क्या? केवल एक भूमि! हन्दुत्व नष्ट हो गया तो भारत में बचेगा ही क्या? केवल एक भूमि! नष्ट बैभव की स्मृति दिखाने वाला एक खोखला नाम। भारत का साहित्य हो, वा कलाएँ या ऐतिहासिक इमारतें—सभी पर हिन्दुत्व की छाप लगी हुई है। यदि ऐसे हिन्दुत्व की सुरक्षा हिन्दू ही नहीं करेंगे तो और कौन करेगा? यदि भारत के लोग ही हिन्दुत्व को त्यागते रहे तो उसे कौन अपनाएगा? भारत ही भारत को बचा सकता है। और हिन्दुत्व तथा भारत अभिन्न हैं।" (Hindus Life Line of India, जगतियानि लिखित पुस्तक से उद्देत एनीबेसेण्ट के उद्गार)।

क्रवर लिखा हिन्दू धर्म का मूल्यांकन गौर करने योग्य है। हिन्दू धर्म की सुरक्षा करना हिन्दुओं के साथ-साथ अन्य लोगों को भी अपना कर्तव्य सयभना बाहिए क्योंकि प्रत्येक व्यक्ति की स्वतंत्रता हिन्दू धर्म द्वारा ही साध्य हो सकती है। हिन्दुत्व और भारत ही मानवीय सम्यता के मूल स्रोत रहे है। हिन्दुत्व और भारत के बिना ऊर्वरित विश्व में उधल-पुथल और गड़बड़ी का कोई अन्त नहीं रहेगा। बाइबल या कुरान के नष्ट होने पर मानवीय व्यवहार में जरा भी न्यूनता प्रतीत नहीं होगी किन्तु यदि वेद, उपनिषद, रामायण, महाभारत, पुराण, योग, प्राणायाम, आयुर्वेद, बैदिक संगीत और संस्कृत भाषा यदि सुरत हो गई तो मानो कि मानवता का प्राण ही बना जाएगा।

## प्रचलित इतिहास की एक मूलमूत समस्या

इतिहास की एक बहुत गहरी और जटिल समस्या का हमें कभी कोई। उल्लेख भी नहीं मिला तो उसका उत्तर भला कहाँ से मिलता !

वह तमस्या यह है कि प्राचीन इतिहास में भारत ही सारी उन्तति, उद्योग, विद्या, कना, सस्त-अस्त आदि का स्रोत माना जाता था। यूरीप वासे कहते हैं कि उन्होंने सारी विद्या अरबों से सीसी। अरब कहते हैं कि इन्होंने सारी विद्या भारत से सीसी। उद्यर चीन भी अपने लोग भारत में विद्या मीसने के लिए भेजता था। रोम के इतिहास में उल्लेख है कि वे सारी मून्य बान चीजें भारत से ही मैंगवाते थे। सारा विदय भारत को 'सोने की चिड़ियां कहता था। भारत का नाम प्राचीन विश्व के प्रत्येक व्यक्ति के होंठों पर था। यदि सारा भारत इस प्रकार सारे विश्व का आकर्षण केन्द्र रहा और सारे विश्व को भारत ही सब प्रकार की वस्तुएँ और विद्याएँ भेजता और सारे विश्व को भारत ही सब प्रकार की वस्तुएँ और विद्याएँ भेजता रहा तथापि भारत के प्राचीन इतिहास में वैसा कोई उल्लेख क्यों नहीं है? इस जटिल और अज्ञात समस्या का हम यहाँ यथायं समाधान लिख रहे

वास्तव में बात यह हुई कि कृतयुग से लेकर महाभारतीय युद्ध तक सारे विश्व में वैदिक संस्कृति थी। कृस्त पूर्व वर्ष ३१३८ से वह संस्कृति सारे विश्व में वैदिक संस्कृति थी। कृस्त पूर्व वर्ष ३१३८ से वह संस्कृति विश्व के अन्य भागों से युद्ध के अपार संहार के कारण नष्टप्राय होकर विश्व के आरत में ही चलती रही। अतः सारे विश्व के लोगों को भारत से ही सारी वस्तुएँ मंगवाना या शिक्षाएँ सीखना अनिवाय हुआ। यह कम ३००० से ३५०० वर्ष चलने के कारण भारत सारी विद्याओं का यह कम ३००० से ३५०० वर्ष चलने के कारण भारत सारी विद्याओं का और वस्तुओं का केन्द्र बन गथा। वैदिक संस्कृति तथा उसके अन्तगंत शास्त्र, विद्या, कलाएँ आदि भारत से ही सारे विश्व को उपलब्ध होती रहीं। अतः भारत का नाम सारे विश्व में गूँज उठा।

Charge Street Street Street Street Street Street

Three was the same of the same of the

THE REAL PROPERTY AND PERSONS NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER.

the Contract of the second light of the second

THE R. P. LEWIS CO., LANSING MICHIGAN PRINCIPLE SHAPE STREET, MANUFACTURE SHAPE STREET, THE PARTY NAMED IN COLUMN TWO PART

sold you have yourse to hand on the party of a company

THE PARTY WHITE ON THE PARTY TO SEE A SECURITION.

SERVICE RATE IN TAXABLE AND DESCRIPTION OF PERSONS ASSESSED.

of the state of the last of th

2

# मनुस्मृति

मानव की निर्मिति होते ही व्यक्तिगत और सामाजिक आचरण के नियम बनाने आवश्यक थे। कृतयुग के आरम्भ में वे जो नियम प्रथम बैबस्वत मनु ने बनाए वे मनुस्मृति कहलाए। अतः मनु को Frist lawgiver of humanity यानि मानवीय आचार धर्म का आद्यतम प्रणेता कहा जाता है।

युग-युग में उन नियमों में समयानुसार कुछ परिवर्तन होते गए; जैसे किसी देश के संविधान में बदलती परिस्थित के अनुसार संशोधन किए जाते हैं। तथापि व्यवहार में वह सारा एक ही मूल संविधान माना जाता है।

कभी कुछ व्यक्तियों ने या गुटों ने मनुस्मृति में अपने पत्ले से भी कुछ इलोक स्वार्य हेत् प्रविष्ट कर दिए।

तथापि कई बार ऐसा भी देखा गया है कि जिनके मन में मनुस्मृति के प्रति तिरस्कार भर दिया गया हो वे वगैर सोचे-समभे पग-पग पर मनुस्मृति के बचनों के अर्थ का अनुष् कर देते हैं।

जैसा मनुस्मृति में शूद्रों को और स्त्रियों को पापयोनयः कहा गया है। इसका अर्थ ऐसा लगाया जाता है कि मनुस्मृति में स्त्रियों को और शूद्रों को तिरस्कार-भाव से पापी कहा गया है। पापयोनयः का अर्थ पापी नहीं अपितु जिनके जीवन में संकट एवं जिम्मेदारी अत्यधिक होती है ऐसा लेना योग्य होगा। जैसे स्त्रियों के शरीर-धर्म के अनुसार घर में उन्हें सवंदा कार्यरत रहना पड़ता है, घन बनों में या अधिरी रात में स्त्रियों को एकाकी जाना ठीक नहीं होता। शूद्र जन घन या शिक्षा के अभाव से गरीब स्तर के होने के कारण उन्हें भी शारीरिक कष्ट के काम दिन-भर करने पहते हैं। और किसी भी मामले में उनकी सुनवाई कम और विलम्ब से होती है।

इससे यह न समक्तां जाए कि बैदिक संस्कृति ने किसी एक वर्ग के लोगों को नीचे दबाए रखा था। किसी भी समाज में ऐसे लोग होते हैं जो किसी कारणवश पिछड़े रहते हैं। वही तबका शूद्र कहलाता है। मन्द बुद्धि, अपंगता, अपसनाधीनता, आलस्य, दुराचरण आदि कई कारणों से जो ब्यक्ति समाज में पिछड़ जाया करते थे वे शूद्र श्रेणी के कहलाते थे। वे या उनकी सन्तान कमें और गुणों के अनुसार वैश्य, क्षत्रिय या बाह्मण श्रेणी में जा सकते थे।

पाइचात्य प्रणाली के विद्वान् भाषा या अन्य किसी तिनके के आधार पर मनुस्मृति का निर्माण-काल कुस्त पूर्व सन् ६०० से लेकर ईसवी सन् ४०० तक का बतलाते रहे हैं। उन विद्वानों ने वेदों की निर्मित के सम्बन्ध में भी उसी प्रकार भिन्त-भिन्न अनुमान लगाये हैं। वेदों की भाँति मनुस्मृति के उसी प्रकार भिन्त-भिन्न अनुमान लगाये हैं। वेदों की भाँति मनुस्मृति के निर्माण की वे अटकलें एक प्रदीर्ध कालाबधि में भूले-भटके पंछी की तरह अन्धाधुन्ध चक्कर काटती रहती हैं। अतः हम यहाँ एक नया तर्क प्रस्तुत कर रहे हैं।

मानव निर्मित के छह मन्बन्तर बीत चुके हैं। वर्तमान युग सातवें मन्बंतर का भाग है। अतः मूल मनुस्मृति को उतने ही वर्ष बीते हैं जितने वेदों को हुए हैं।

जैसे इतिहास, भूगोल, गणित या संस्कृत विषयों के गालेय किमक पुस्तक कृतयुग से कलियुग तक लगातार चलते आ रहे हैं। पीढ़ी दर पीढ़ी पुस्तकों के नए संस्करण निकलते रहते हैं। तथापि पाठ्य-विषयों का मूल ह्य तो अखण्ड ही माना जाता है। उसी प्रकार मनुस्मृति के भी संस्करण भले ही छोटे-बड़े होते रहे हो तथापि मनुस्मृति का रूप एक अखण्डित सरिता जैसा ही माना जाना चाहिए।

मानवीय व्यवहारों के उन मूल नियमों की स्मृति सरिता की दृष्टि से उस ग्रन्थ को मनुस्मृति कहा जाता है।

प्रजापित स्वायम्भव मनु के बनाए नियमों की स्मृति से भी उस नियम संहिता का मनुस्मृति नाम पड़ा है।

यह ब्रह्माण्ड एक सर्वशक्तिमान परमात्मा की शक्ति और आधार से

चलाया जा रहा है इस तस्य का स्मरण दिलाने वाली संहिता मनुस्मृति कहलाई।

इस विश्व की अंद्भृत और अदृश्य हिसाब प्रणाली के अनुसार यहाँ कमों के समतील पाप और पुण्य का फल मिलता है और तदनुसार अगले-अगले जन्मों का आविष्कार होता रहता है, इसका स्मरण कराने वाली संहिता मनुस्मृति कही गयी।

प्रत्येक प्रलय के पश्चात् देवी स्मृति से जिस संहिता का नये युग के

लिए नया ग्रंथन होता रहता है वह मनुस्मृति कही जाती है।

विद्यमान मनुस्मृति के १२ अध्याय हैं जिनमें २६५४ श्लोक हैं। कुछ संस्करणों में २७६४ से १६६४ तक श्लोकों की संख्या होती है। यह पाठ-

भेद मनुस्मृति की प्राचीनता का निदशंक है।

मनुस्मृति का एक मुद्रित संस्करण सन् १८७७ का है तो दूसरा सन् १६०७ का है। तीसरे एक संस्करण में कुलक भट्ट का भाष्य भी अन्तर्मृत है। कुछ संस्करण में १०-११ श्लोक अधिक सम्मिलित किए गए हैं। तथापि उनके होने या न होने से मनुस्मृति के आशय में कुछ परिवर्तन नहीं होता।

मनुस्मृति के प्रथम अध्याय में ब्रह्माण्ड की गतिविधि, युग, महायुग जादि कालसण्ड और कमें और गुणों के अनुसार मानव-समाज के चार वर्ग विणत हैं। दूसरे अध्याय में बालकों के संवर्धन, संगीपन, प्रशिक्षण आदि का विवरण है। तीसरे अध्याय में विवाह और अत्यसंस्कार की चर्चा है। चौचे में गृहस्थाथमी के कतंब्य, उसका आहार और २१ प्रकार के नकों का वर्णन है। पांचवें अध्याय में योग्य आहार की चर्चा आगे चलाते हुए स्त्री-जीवन का विवरण किया गया है। छठवें अध्याय में वानप्रस्थ और संन्यासाध्यमों का विवरण दिया गया है। सातवें प्रकरण में राजा के कर्तव्य कहे गए हैं। आठवों अध्याय सर्वाधिक पृष्ठों वाला है। उसमें कर्तव्य कहे गए हैं। आठवों अध्याय सर्वाधिक पृष्ठों वाला है। उसमें कर्तव्य के प्रायदिचत, विविध अपराध और उनके दण्ड निर्देशित हैं। नौवें अध्याय में मृतक की सम्पत्ति का बंदवारा वारिसों में किस प्रकार किया जा सकता उसके नियम दिए गए हैं। दसवें अध्याय में वेदोक्त विवाह संस्कार से भिन्न स्त्री-पुरुष सम्बन्धों का उल्लेख है। ग्यारहवें अध्याय में पापकमें और

प्रायश्चित की चर्चा है। अन्तिम यानि १२वें अध्याय में तीन विभिन्न प्रवृत्तियों के लोग विभिन्न हैं, वेदों की महत्ता बसान की गई है और पाय-कमों से प्राप्त होने वाले पुनर्जन्म का उल्लेख है।

परमात्मा ने निजी माया और लीला से सारे जीवों को ज्याघि, जरा, विविध संकट, भय, मृत्यु आदि से भरा यह संसार क्यों निर्माण किया ? इस प्रश्न का उत्तर मानव के पास नहीं है।

मनु महाराज कहते हैं-

प्रजानायं स्त्रियः सृष्टाः सन्तानायं च मानवाः । तस्मात्साधारणो धमः भृतौ पत्त्या सहोवितः ॥६-६६॥ ईश्वरीय यंत्रणा में स्त्री-पृष्य प्रजोत्पत्ति के लिए बनाए गए हैं। अतः दोनों के मिलकर आदशं जीवन विताने के नियम मनुस्मृति में कहे हैं। =

# वैदिक विश्व के भौगोलिक प्रमाण

इस प्रकरण से आरम्भ कर अगले प्रत्येक अध्याय में जीवन के विविध पहलुओं का बिवरण देते हुए हम पाठकों को यह विदित कराएँगे कि ईसाई धर्म के प्रसार के पूर्व सारे विश्व में वैदिक संस्कृति का अस्तित्व उन सर्वागीण प्रमाणों से सिद्ध होता है।

प्राचीन काल में महाभारतीय युद्ध तक सारे भूखण्ड, प्रदेश, सागर, नगर, निव्या, पहाड़ आदि के नाम संस्कृत ही थे। कौरव-पाण्डवों का वैदिक साम्राज्य टूट जाने के परचात् और संस्कृत भाषा वाली गुरुकुल शिक्षा-पद्धित यकायक रुक जाने के परचात् भी संस्कृत नाम श्रुटित, खण्डित अवस्था में जैसे-नैसे चलते रहे। तत्परचात् ईसाई और इस्लामी आक्रमणों द्वारा व संस्कृत नाम या तो विगाड़े गए या बदल डाले गए। तथापि अभी भी विश्व की भौगोलिक परिभाषा अधिकतर संस्कृत ही है और प्राचीन काल में वैदिक संस्कृति के विश्व-प्रसार का वह एक ठोस प्रमाण है।

कई बार किसी स्थान, प्रदेश, नगर, नदी आदि के प्रचलित नाम कुछ और होते हैं और अतीत के इतिहास में कुछ और होते हैं। उन सभी का विचार करना आवश्यक होता है। ऐसी अवस्था में उनमें से कुछ नामों का संस्कृत मूल विचार करने पर अवश्य अवगत होगा।

## भारत ही विश्व का केन्द्र

XAT,COM.

तिब्बत यानि विविष्टप उपा स्वर्ग से लेकर अफगानिस्थान तक का प्रदेश वैदिक संस्कृति का केन्द्र-स्थान रहा है। उसी आधार पर 'दुर्लमां भारते जन्म' ऐसी प्राचीन कहावत है। भारत में जन्म होना परम भाग्य समक्रा जाता था।

विदव के भूगोल में अन्तर्राष्ट्रीय तिथि रेखा (International Date line) पूर्ववर्ती प्रदेश, सुदूरपूर्व के देश, पश्चिम आशिया, पौर्वात्य लोग और पादिचमात्य लोग आदि जो परिभाषा प्रचलित है वह भारत को केन्द्र मानकर ही निदिचत की गई है।

जैसे अमेरिका का उदाहरण कें। वैसे तो अमेरिका खण्ड जापान की पूर्व दिशा से बड़ा समीप पड़ता है तथापि भारत उसे पिश्चमी प्रदेश कहता था रहा है। अतः सारा विश्व भी अमेरिका को पाश्चिमात्य देश कहता है। अमेरिका से जापान पश्चिम में पड़ता है। तथापि अमेरिका-सहित सारा विश्व जापान को सुदूरपूर्व का प्रदेश कहता है क्योंकि भारत की दृष्टि से वह सुदूरपूर्व में स्थित है। भारत को केन्द्र समभक्तर विविध प्रदेशों की दिशाएँ कहना और अन्तर्राष्ट्रीय तिथि रेखा भारत के सूर्योदय के क्षितिज पर स्थापित यह इस तथ्य का सशक्त प्रमाण है कि सारे विश्व में बैदिक संस्कृति होती थी और भारत ही उसका केन्द्र या उद्गम स्थान हुआ करता था। भारत को प्रमाण मानदण्ड मानकर ही प्राचीन विश्व में मानवीय व्यवहार की सारी बातें निश्चत की जाती थीं।

इतिहास संशोधन में ऐसे महत्त्वपूर्ण मुद्दे आज तक दुलंक्षित रहे हैं। उन पर किसी ने ध्यान ही नहीं दिया। अतः आग्रत सुविचारी पाठकां को यह जान लेना चाहिए कि केवल महाविद्यालय या विश्वविद्यालय द्वारा इतिहास विषय की उपाधि प्राप्त कर लेने से व्यक्ति इतिहासकार नहीं बनता। इस ग्रंथ में समय-समय पर चिनत अनेकानेक मुद्दों को पिरोने वाली एक नयी संशोधन पद्धति अपनाने से ही दोषरहित संशोधन हो सकेगा। उसी पद्धति से निकले निष्कर्ष उपयुक्त और तर्कशुद्ध होंगे।

### ज्ञात समानता से निकाला निष्कर्ष

इस संशोधन पद्धति में अज्ञात अतीत की खोज करने में analogy उर्फ बर्तमान ज्ञान समानता का भी बड़ा उपयोग होता है। जैसे अभी-अभी इंग्लैण्ड का अमेरिका से ऑस्ट्रेलिया तक के प्रदेश में एक विशास साम्राज्य XAT,COM.

या। उन दिनों उस प्रमुख साम्राज्यशाही देश का निजी नाम इंग्लैण्ड या, अतः उनका साम्राज्य जैसे-जैसे विस्तृत होता गया वैसे-वैसे विविध प्रदेशों के नाम अंग्रेजी शैली से आइसलेण्ड, ग्रीनलेण्ड, बासुटोलेण्ड, बुकनेलेण्ड, धायलेण्ड, न्यूफाऊंडलेण्ड आदि पड़ते गए। इस प्रकार समान शैली के नाम विविध प्रदेशों को दिया जाना साम्राज्य-प्रसार का एक प्रमाण होता है।

तां अब देखें कि पुराणों में बैदिक क्षत्रियों के विश्वदिग्विजय के जो उल्लेख हैं वे इस प्रमाण से कैसे सिद्ध होते हैं। दिग्विजय करने वाले क्षत्रियों का मूल देश था सिन्धुस्थान उर्फ हिन्दुस्थान। अतः उनका साम्राज्य जैसे-जैसे बढ़ा वैसे विविध प्रदेशों के नाम विजेताओं की शैली में अफगाणिस्थान, कुडिस्थान, धरुचिस्थान, घाबुल्लिस्थान, कम्माकस्थान, उद्भवेकस्थान, तुरगस्थान, अवस्थान आदि दिए गए।

#### क्या वैदिक क्षत्रिय आकामक थे ?

ऐसे विश्वदिग्विजय का अर्थ यदि कोई यूं लगाए कि इस्लामी और क्रित आकामकों की भाँति वैदिक क्षत्रिय भी कूर रक्तिपासु, अत्याचारी और अनाचारी होंगे तो वह अयोग्य होगा। हर एक जाति का अपना-अपना व्ययवाद और आचार-प्रणाली होती है। जैसे योरोपीय आकामक इस्लामी आकामकों जैसे कूर, अत्याचारी, व्यभिचारी नहीं थे। क्योंकि योरोपीय क्रस्तियों की सम्यता, शिस्त, शिक्षा-स्तर, आचार-प्रणाली मुसलमानों की तुलना में बड़े ऊँचे स्तर की थी।

उसी प्रकार वैदिक क्षत्रियों का 'आक्रमण 'परित्राणाय साधूनाम् विनाशाय च दुष्कृताम्' ऐसी ध्येयवादिता से किए जाते थे। 'कुण्वन्तो विश्व-मार्थम्' यानि सारे विश्व में सुव्यवस्था प्रस्थापित करने के ध्येय से होते थे। उन दोनों में कोई तुलना ही नहीं हो सकती। कहाँ भगवान राम, राणा प्रताप या शिवाजों के आक्रमण और कहाँ महमूद गजनवी, गोरी, अल्लाउद्दीम, तैमूरलंग, नादिरशाह और अहमदशाह अब्दाली जैसे आक्रामक! अधर्मी-विश्विमयों को उसी धमंकांटे में तोला नहीं जा सकता जिसमें हमारे अपने प्रजारक्षकों की सुवणंतुला करते हैं। आक्रामक दोनों हो थे किन्तु हिन्दू आक्रामक नररक्षक थे; तो मुसलमान आक्रामक नरभक्षक राक्षस थे। किसी भी चढ़ाई पर बन्दी की गर्भी सारी नारियों पर बलात्कार करना उनका आम रिवाज था। बन्दियों को जबरदस्ती मुसलमान बनाना या गुलाम के नाते बाजार में बेचना यह इस्लामी आक्रामकों का सामान्य आचरण था। अतः उनका अन्तर्भाव किसी पैशाची इतिहास में किया जाना योग्य रहेगा। मानवी इतिहास में उनका अन्तर्भाव करना भी अनुचित होगा।

वैदिक क्षत्रियों के विश्वदिग्विजय के प्रमाणभूत एक विशिष्ट शैली के विद्यविग्विजय के प्रमाणभूत एक विशिष्ट शैली के नाम हमने अपर उद्धृत किए हैं। उसी प्रकार अन्य नाम भी संस्कृत ही है। नाम हमने और इराण दोनों संस्कृत 'इर' घातु के शब्द हैं जैसे—इरावती, जैसे इराक और इराण दोनों संस्कृत 'इर' घातु के शब्द हैं जैसे—इरावती, ऐरावत या प्रेरणा आदि शब्द हैं। वीरान बालुकामय प्रदेश को संस्कृत में ऐरावत या प्रेरणा आदि शब्द हैं। वीरान बालुकामय प्रदेश को संस्कृत में इरणम् कहते हैं। 'रण' उसी वर्ग का शब्द है। 'रण' वह प्रदेश होता है जहाँ इरणम् कहते हैं। 'रण' उसी वर्ग का शब्द है। 'इरण' में रेत ही रेत और जल के अभाव का संकेत होता है।

सुदूर अग्नेय (दक्षिण और पूर्व के मध्य की) दिशा में जो आस्ट्रेलिया भूखण्ड कहलाता है वह मूलतः संस्कृत अस्त्रालय नाम है। प्राचीन संस्कृत भूखण्ड कहलाता है वह मूलतः संस्कृत अस्त्रालय नाम है। प्राचीन संस्कृत भूखण्ड में अस्त्रों का बार-बार उल्लेख आता है। इस नाम का यूरोपखण्ड में 'ऑस्ट्रिया' यानि अस्त्रीय देश है। योगायोग से वर्तमान समय में भी उसी अस्त्रीय देश के दोनों तरफ रिशया और अमेरिका द्वारा महासंहारी अस्त्र अस्त्रीय देश के विरुद्ध खड़े किए जा रहे हैं। समय-समय पर इतिहास में एक-जैसी घटनाएँ ही होती रहती हैं। History repeats itself—इस कहावत का अनोखा उदाहरण ऑस्ट्रिया उफं अस्त्रीय देश में इस प्रकार पाया जाता है कि ऑस्ट्रिया देश अस्त्रों का आखाड़ा अतीत में था वैसा आज भी बना हुआ है।

XAT,COM.

## तीन लोकों से सम्पर्क

प्राचीन संस्कृत पत्थों में त्रैलोक्यनाय, त्रिमुवन सुन्दर आदि उपाधियों का बार-बार उल्लेख तथा अर्जुन आदि का इन्द्रलोक को जाना-आना इत्यादि विवरणों से ऐसा प्रतीत होता है कि आधुनिक युग में रिशया, अमेरिका आदि देशों के यान जिस प्रकार चन्द्रमा पर उतर सकते हैं बैसे ही प्राचीन युगों में भी अन्य प्रहों पर स्थित मानवों से पृथ्वी निवासी मानव सम्पर्क रक्षा करते थे।

उस युग में महासंहारी अस्त्रों का निर्माण होता था। उनके प्रभाव की पूर्व परीक्षा जिस सुदूर के भूखण्ड पर की जाती थी उसका अस्त्रालय उर्फ ऑस्ट्रेलिया नाम पड़ा। हो सकता है कि इसी कारण अस्त्रालय एक अनुपजाऊ बीरान प्रदेश बनकर रह गया। आधुनिक अणु-शास्त्रजों को यदि जीव करने के साधन उपसब्ध हों तो वे अस्त्रालय की भूमि, चट्टानें, बाता-बरण, जल आदि की जीव कर पता लगाएँ कि क्या पाँच सहस्र वर्ष पूर्व तक उस मूमि में अणु-अस्त्रों का प्रयोग या विस्फोट होते रहे हैं?

#### गुण्डा

उसी ऑस्ट्रेलिया भूलण्ड के उत्तर में Straits of Sunda नाम के कुछ द्वीप है। उनका उल्सेल रामायण में भी आता है। रावण के गढ़ का शोध करने निकले सुग्रीय की हवाई टुकड़ियों ने शुण्डा के द्वीपों पर से उड़ान करने का हवाला दिया है। अत: आजकल के भूगोल में उल्लेखित यह नाम बैदिक संस्कृति का दिया हुआ है।

#### चीन

चीन देश का उल्लेख महाभारत में आया है। कौरव-पाण्डवों के महा-भारतीय युद्ध की तैयारी हो रही थी तो विश्व की तत्कालीन समस्त जन-आठियों उसके सपेट में आ गयीं। उस समय चीन, बबंर, तातंर आदि का उल्लेख महाभारत में आया है। अतः चीन का इतिहास केवल बौद्ध-प्रणाली में आरम्भ करना सबंबंद अयोग्य है। तथापि आजकल के सारे ही विद्वान् और स्वयं चीन के लोग निजी इतिहास दाई-तीन सहस्र वर्षों से पूर्व जानते ही नहीं हैं।

#### जापान

जापान यह नाम विश्व के अन्य लोगों में प्रचलित है। स्वयं जापानी लोग निजी देश को 'निष्पॉन्' कहते हैं जो निपुण शब्द का अपमंश है। जापानी लोग भी बौद्धपूर्व निजी हिन्दू वैदिक इतिहास मूलकर लगभग डाई हजार वर्ष का ही इतिहास किसी प्रकार कह पाते हैं।

#### शिबिरीय

रशिया देश का पूर्ववर्ती एक बड़ा विस्तीण प्रदेश स्थानिक उच्चारण में शिविर कहलाता है। अन्य लोग उसे योड़ा अलग उच्चार कर Siberia (सायवेरिया) कहते हैं। वह नाम पूर्णतया संस्कृत 'शिविरोय'-ऐसा संस्कृत है। वहां बरफ जमी-रहती है, ऋतु सदा ही अति शीत होती है। बड़ी तेज हवा चलती रहती है। इसी कारण वहां कोई स्थायी बस्ती नहीं है। वहां जो भी किसी संशोधन, निरीक्षण या योगध्यान के निमित्त जाया करते वे वहां अस्थायी शिविर बनाकर ही रहते थे। अतः उस प्रदेश का शिविर उर्फ शिविरीय नाम पड़ा।

#### ऋषिय

पूर्व का और पिवस का विस्तीणं प्रदेश मिलाकर रिशया देश बनता
है। उसे प्रचलित योरोपीय प्रणाली में Russia लिखा जाता है। तथापि
उसका मूल उच्चारण 'ऋषिय' ऐसा संस्कृत है। सारे विद्य में बैदिक
साम्राज्य के अन्तर्गत कार्यानुसार ऋषि-मुनियों का संचार सर्वत्र होता था।
तथापि रिशया का ही प्रदेश 'ऋषिय' इसलिए कहलाया कि एकान्त या योगतथापि रिशया का ही प्रदेश 'ऋषिय' इसलिए कहलाया कि एकान्त या योगसमाधि के लिए शान्त, निजंन और अतिशीत ऐसे इस प्रदेश में ऋषि-मुनि
आया करते थे। पुनः जनसम्पर्क की आवश्यकता होने पर वहीं से वे देश-विदेश
में भूमकर फिर एकान्त के लिए उसी प्रदेश में लौडते थे। सारे विद्य में एक
ही विशिष्ट ग्रदेश का 'ऋषिय' नाम पड़ना यह सिद्ध करता है कि उस अवीत

में सारी पृथ्वी पर 'वसुर्वेव कुटुम्बकम्' वाली एक ही सार्वजनिक सनातन वैदिक जीवन-प्रणाली प्रचलित थी।

वात्मीकि

रशिया देश विविध प्रादेशिक राज्यों का एक संगठन है। उसमें एक राज्य का नाम काल्मीक है। वह बाल्मीकि का अपभंश है। ऋषिय प्रदेश में प्राचीन महींप वाल्मीकि की स्मृति जुड़ी रहना कोई आक्वयं की बात नहीं। अगले किसी प्रकरण में हम यह बतलाएँगे कि रामायण के कई संस्करण त्रृदित, खण्डित, विकृत अवस्था में रशिया उर्फ ऋषिय प्रदेश में अभी भी पाए जाते हैं। काल्मीक ऐसे अपभ्रंश से ही क्यों न हो अजरामर कीर्ति के महर्षि वाल्मीकि के नाम की स्मृति रशिया में उत्कीर्ण रहते हुए भी आधुनिक विद्वजनगत् को उसकी जरा भी जानकारी नहीं यी यह विद्यमान संशोधन प्रणाली की सदीपता का कितनां प्रसर उदाहरण है !

प्रऋषिय

रशिया उर्फ ऋषिय देश से जुड़े हुए जमनी के एक प्रदेश की Prussia या पश्चिमा कहा जाता है, जो स्पष्टतमा प्र-ऋषिय संस्कृत शब्द है। प्रऋषिय का अर्थ है ऋषिय देश से संलग्न प्रदेश।

#### दत्यस्यान

जर्मन लोग निजी देश को जर्मनी न कहकर डाइट्शल ण्ड (Deutschland) कहते हैं जो दैत्यस्थान का अपभ्रंश है। वैदिक पुराणों के अनु-सार कश्यप ऋषि ही दैन्य उन्हें दानवों के पूर्वज थे। उनकी स्मृति में रिश्रया देश के एक सागर को काश्यपीय सागर उर्फ 'Caspian Sea' कहते हैं। पुराणों मे वर्णित वह सारी प्राचीन परम्पराएँ आजकल के भूगोल में प्रचलित नामों से किस प्रकार खरी उतरती है-यह अपर दिए उदा-हरणों से स्वष्ट है।

यूरोप के प्रदेश में दैख जाति का ही अधिकार था। अतः हालण्ड देश के निवासी भी 'डब्' यानि दैत्य कहलाते हैं। 'त्य' का अपश्रंश 'ब' होता है। जैसे भारतांतगंत उत्तर प्रदेश राज्य में जो नगर वर्तमान समय में मैराइच कहलाता है वह मूलतः बृहदादित्य या। वहाँ जिस प्रकार 'दित्य' का विकृत उच्चार 'इच्' बना उसी प्रकार 'दैत्य' शब्द का उच्चार 'इच' हुआ।

रमणीय (Romania)

यूरोपखण्ड के एक देश का नाम है Romania (रोमेनिया) जो 'रमणाय' संस्कृत शब्द का विकृत उच्चार है। उसी के निकट अस्त्रीय प्रदेश है जो यूरोप में ऑस्ट्रिया कहलाता है।

हंगेरी (Hungary)

वहीं दूसरे एक प्रदेश का नाम है हंगेरी जो शृंगेरी शब्द का विगड़ा उच्चार है; जैसे सिन्धु का हिन्दू उच्चार होता है। उस देश में पहाड़ी, सरोवर, वन आदि का प्राकृतिक शृंगार बना हुआ है।

स्कन्दनाचीय (Scandinavia)

यूरोप में नॉर्वे, स्वीडन, डेन्मार्क आदि देशों के भू-भाग को स्केंडिनेह्यि कहते हैं। वह स्पष्टतया संस्कृत 'स्कन्दनावीय' शब्द है। दैत्यों से किए युद्ध में देवों के सेनानायक शिवपुत्र स्कन्द थे। उनके नौका दल की छावनी जिस प्रदेश में रही उसका नाम स्कन्दनावीय उर्फ स्केंडिनेह्विया पड़ना स्वाभाविक था।

दनु और मकं

पुराणों में दनु तथा मर्क इस नाम के दो दानवों का उल्लेख आता है। इस प्रदेश में प्राचीन कालीन सुर-असुर विवाद में स्कन्द के सेनापतित्व में सुरसेनाओं का दैत्यों से संघर्ष होता रहता था। तब के दनु और मक इन दो दैत्य नामों की स्मृति Denmeark देश के नाम में अंकित दिखाई देती है।

## स्वगं और नकं

यूरोप के जो देश स्वीडन और नॉबॅं कहलाते हैं उनके निवासी उन्हें स्वेगें और नॉर्गे कहते हैं। इससे स्पष्ट है कि वे स्वर्ग और नक ऐसे दो वैदिक-संस्कृत नाम हैं।

Xer.com:

### बेस्बियम्

बेत्त्रयम् का मूल अर्थ बिद्वान पाठकगण दूँ कि निकालें। हम यहाँ इतना ही निर्देश करना चाहेंगे कि 'यम्' यह नाम का अंत्यपद स्पष्टतया संस्कृत ही है। जैसे बन्दनीयम्, उरहे हरीर मुआहि दस्दों में होता है।

लक्मोबुगं

बेल्ज्यम के निकट ही लक्षेम्बर्ग नाम का छोटा देश है जो लक्ष्मीदुर्ग का अपभंश है।

#### गालव

प्राचीनकाल में फांस देश का अन्तर्भाव 'गाल' (Gaul) प्रदेश में होता या। क्योंकि वह गालव मुनि का प्रदेश होता था। गालव मुनि के आश्रम, गुरुकुल मन्दिर आदि वहां हुआ करते थे।

#### बृहत्स्यान

आजकल जिस प्रदेश को 'ब्रिटन' कहा जाता है वह बृहत्स्थान का अपभ्रंश है। वे बड़े आकार के द्वीप यूरोप से कुछ हटकर होने के कारण उन्हें समुद्रान्तगंत बृहत्स्थान कहा जाता है।

उसी देश के एक भाग का नाम वस्तुत: इंग्लैंग्ड है। तथापि बोलचाल में 'इंग्लैंग्ड'नाम पूरे 'ब्रिटन' को लगाया जाता है। इंग्लैंग्ड शब्द अंगुलिस्थान का अपभेश है। यह बात कुछ विस्तार से हम इसी ग्रन्थ के किसी अगले अध्याय में स्पष्ट करेंगे।

## **बोर्तुग**।स

पोर्तुगाल देश स्पेन का पश्चिमी भाग है। गालव प्रदेश में सागर किनारे से प्रवेश करानेवाली भूमि इस अर्थ से उसे पोर्तुगाल नाम पड़ा है। स्पेन

स्पेन देश का उल्लेख (Hispania) हिस्पैनिया और इबेरिया ऐसे दौनों प्रकारों से प्राचीन कास में होता था।

#### ईटिल

ईटिल देश 'ईरूप' उर्फ 'सुरूप' खण्ड के 'तल' में सागर किनारे होने के कारण उसका नाम ईटिल पड़ा। तल अबीव, तल अमर्ना नाम के स्थान सारे सागरतट के पृथ्वी तट पर हैं। वैदिक विश्वसाम्राज्य के समय से वे नाम चले आ रहे हैं।

#### ग्रीस

ग्रीस का दूसरा नाम यावन उर्फ यूनान भी है। उस प्रदेश के एक भाग को Ionia उर्फ यावनीय अभी भी कहते हैं। यह सारे संस्कृत नाम है। ग्रीस यह गिरीश शब्द का बिगड़ा उच्चार है। देवों का निवास जैसे बैदिक संस्कृति में कैलास पर्वत पर माना जाता है उसी प्रकार ग्रीस देश में भी Mount Olympus पहाड़ी पर सारे देवों का निवास माना जाता था। उस देवस्थान से ही उस प्रदेश का नाम गिरीश उर्फ ग्रीस पड़ा। उसी प्रदेश में पाथिया नाम का भाग 'पाथं' यानि अर्जुन की स्मृति कायम रखता है।

यावन शब्द का अर्थ है 'वन को जाना'। प्राचीन वैदिक संस्कृति में कत्तंव्यच्युतिया धमंबाह्य आचरण करने वाले को उन द्वीपों में भेजा जाता था जो आजकल ग्रीस कहलाते हैं। आधुनिक काल में भी विविध सरकारें अपराधी लोगों को सागरपार ऑट्टेलिया, पुलुकोंडॉर और अण्डमान जैसे द्वीपों में भेजा करती हैं। यह आधुनिक प्रथा उस प्राचीन वैदिक परम्परा पर आधारित है जिसके अनुसार अपराधी व्यक्तियों को आम समाज से सागर पार दूर भेजा जाता था ताकि समाज न विगड़े।

#### अमेरिका

उत्तर और दक्षिण अमेरिका नाम के दो विस्तीण भूखण्ड हैं। उनका उच्चार यद्यपि 'अमेरिका' किया जाता है तथापि America इन अक्षरों से जाना जा सकता है कि उनका मूल नाम 'अमरीक' होना चाहिए क्योंकि अन्तिम दो अक्षर ca का 'श' उच्चारण बनता है।

उत्तर अमेरिका खण्ड में Canada और USA नाम के दो स्वतंत्र देश हैं। उनमें Canada का उच्चारण यद्यपि 'कैनडा' ऐसा किया जाता है

अफीका खण्ड पर कुश का अधिकार हो गया।

**युलस्तिन्** 

वेतेस्टाइन् प्रदेश पुलस्ति ऋषि का आश्रम-स्थान होने के कारण अब भी पुलस्तिन् उर्फ पैलेस्टाइन कहलाता है। पुलस्ति के वंशज रावण आदि राक्षस बन जाने के कारण फिलिस्तीन शब्द का अर्थ आंग्ल शब्दकीय में भी राक्षसी व्यक्ति का ही द्योतक है।

#### वर्षिन

जांडेन नाम का देश जनादेन नाम का अरभ्रंश है। जनादेन यानि जनों का नियंत्रण करने वाले भगवान ।

## इश्रेस (Israel)

यहूदी लोगों ने निजी राष्ट्र का नाम इश्रेल क्यों रखा, यह शायद वे स्वयं कह नहीं सकेंगे। उस नाम के प्रथम तीन अक्षर 'Isr' का अर्थ है 'ईरबर'। अन्तिम तीन असर 'ael' 'आलय' का बृटित रूप है। अत: 'ईश्वरातय'—यह स्वतंत्र यहूदी राष्ट्र का नाम है। अतीत के इतिहास की बाबत बिडानों में भी इतना गहरा अज्ञान है कि वे स्वयं निजी देशों के नामों का अर्थ तक नहीं जानते !

# हिंबीज (Indies)

विश्व के पूर्व और पश्चिम के द्वीप समूहों को East Indies यानि पूर्वी भारतीय द्वीप और West Indies यानि पश्चिमी भारतीय द्वीप कहते हैं यद्यपि वे भारत से बहुत दूरी पर हैं। वे इस कारण कि अतीत में सबंद भारतमूलक वैदिक संस्कृति और संस्कृत भाषा ही प्रसृत थी।

# इंडियानापोलिस (Indianapolis)

इण्डियानापोलिस हिन्दुपुर शब्द का अपभ्रंश है।

U. S. A. एक आधुनिक देश होते हुए भी उसमें (Indiana, Indianapolis बादि स्वल नाम भारतवाचक पड़े हैं। विश्व के इतिहास पर भारत को इतनी गहरी छाप पड़ी है कि भारत का विश्वसाम्राज्य नच्ट हुए चार सहस्र वर्षं बीत जाने पर भी भारतवाचक नाम अमेरिका जैसे नव-निर्मित राष्ट्रों में भी भारत का प्रभाव पड़ता रहता है।

## पहाड़ों के नाम

भारत में जिस प्रकार हिमालय एक विशाल पर्वत-श्रेणी है जिसके उत्तंग शिखरों पर बर्फ जमी रहती है उसी प्रकार यूरोप में स्विटजरलेड देश के आसपास एक पवंत-श्रेणी है जिसके शिखरों पर वर्फ जमी रहती है। हिमालय की तुलना में उस योरोपीय पर्वत-श्रेणी का विस्तार और ऊँचाई कम है। कहा जाता है कि हिमालय की गोद में वह योरोपीय पर्वत-श्रेणी बच्चों जैसी समा जाएगी। उस योरोपीय पर्वत-श्रेणी का नाम A'95 (आस्पस्) है जो 'अल्पस्' नाम का संस्कृत शब्द है। जैसे छोटे भाई या बज्बे को 'छोटे' कहते हैं। अत: 'Alps' शब्द का नाम संस्कृत है। विज्ञाल हिमालय के छोटे मैया इस अर्थ से उस योरोपीय पर्वत-शृंखला का नाम अल्पस् (Alps) पड़ा ।

#### अलताई

एशिया की अल्ताई पहाड़ी का अर्थ स्थानिक भाषा में 'सुवर्ण पर्वत' ऐसा होता है। पुराणों में 'सुमेह' पर्वत के जो उल्लेख हैं उसी की स्मृति अलताई नाम में अंकित है।

### नगरों के नाम

रशिया यानि ऋषिय देश में स्टालिनग्राद, लेनिनग्राद आदि नामों में 'ग्राद' 'ग्राम' शब्द के अपभ्रंश हैं।'

मॉस्को नदी और उसके तटवर्ती नगर का स्थानीय उच्चार मस्तवा किया जाता है जो मोक्ष शब्द का विकृत उच्चारण है।

अस्त्रीय उर्फ ऑस्ट्रिया देश की राजधानी को आजकल 'विएना' कहते हैं। किन्तु उनके साहित्य में उस नगर का प्राचीन नाम (Vindoban) विडोबन पाया जाता है। वह वृन्दावन शब्द का टूटा-फूटा रूप है।

जर्मनी में Hindenburg नाम हिन्दूनां दुर्गः यानि 'हिन्दुओं का दुर्ग'

वह निष्कर्ष है कि भगवान राम और कृष्ण और उस समय के ऋषि-मुनि, राजालीय और अन्य नेता आदि सारे विश्व में संचार करते थे जैसे आज होता है। अतः यह समकता कि रामायण-महाभारत में उल्लिखित सारे स्वान, निदया, पहाड़ जादि सारे हिन्दुस्थान उर्फ भारत में ही थे — ठीक नहीं है। सारे विश्व में मनातन, हिन्दू, आयं, वैदिक धर्म होने के कारण सारा प्राचीन विश्व हिन्दुस्थान ही था। उसी प्रकार भारत विश्वसम्प्राट होने के कारण भरत के विश्वसामाज्य का भारतवर्ष नाम पड़ा।

कांस की राजधानी जिस नदी के किनारे बसी है उस नदी का नाम 'मीन' (Seine) कहा जाता है। वह मूलतः सिंधु नाम था। किन्तु फींच लोग अन्तिम व्यंजन का उच्चारण नहीं करते। अतः सिंधु का फोच उच्चारण 'सीन्' ऐसा रूढ़ हुआ। इंग्लण्ड के लोग जब अमेरिका खण्ड में बसने गए तो उन्होंने वहां के नए नगरों को वही नाम दिए जो इंग्लैण्ड में उनके नगरों के वे। जैसे वॉर्क या बॉस्टन। उसी प्रकार वैदिक क्षत्रियों ने भी विश्वभर की नदियों को सिन्धु, तमसा, गंगा आदि नाम दिए जो उन्हें प्रिय थे।

जर्मनी में जो Danube (डॅन्यूव) नदी है वह 'दानव' शब्द का ही विकृत उच्चारण है। यूरोप में देत्यों का अधिकार था। उन्हीं को दानव भी कहा जाता या। जतः वहाँ के प्रदेशों से जैसे दैत्य नाम (डाइट्सलैण्ड, डच आदि नामों में) जुड़ा हुआ है वैसे दानव नाम भी जुड़ा है।

इटली का रोम नगर टायबर Tiber नदी के तट पर बसा है। वहाँ के मबाटों में टिवेरियस् नाम पाया जाता है। त्रिपुरा यह उस नदी का मूल नाम है तथा सम्राट का नाम त्रिप्रेश था।

उधर पूर्ववर्ती इंडोबायना प्रदेश में बहुनेवाली नदी मेकांग कहलाती है जो मी-गंगा का अपर्धात है।

बॉस्कोरस नामका प्रदेश भस्मासुरका बिगड़ा उच्चारण है। भस्मासुर एक प्रसिद्ध देत्य बा।

इस प्रकार पुराणों में सुर और असुरों का जो संघर्ष वर्णित है उस ममय के बैदिक-संस्कृत परिभाषा की गहरी छाप विश्व के विविध भागों पर दिलाई देने का कारण यही है कि प्राचीन विश्व में सर्वत्र वैदिक संस्कृति ही यी। उसके भौगोलिक प्रमाण हमने इस अध्याय में दिए हैं। पाठक यह न समझें कि केवल इतने ही नाम बैदिक हैं। ऊपर उत्लिखित नाम केवल उदाहरण के रूप में दिए गए हैं। इस दृष्टि से प्राचीन भौगोलिक नामों का अध्ययन करने पर वे वैदिक संस्कृत सिद्ध होंगे। हमारे नये। संशोधन प्रणानी का यह भौगोलिक पहल है।

# विश्व-भर की वैदिक काल-गणना

एक क्षण से लेकर वर्ष और युगों तक का काल-नापन प्राचीनकाल से अभी तक लगादार बैदिक पद्धति से ही किस प्रकार चला आ रहा है, यह हम इस अध्याय में देखेंगे।

विश्व-भर में चली आ रही वह वैदिक समय-नापन प्रणाली वैदिक विश्वसाम्राज्य का और एक ठोस प्रमाण है। अतीत में सारे लोग वैदिक धर्मी थे। अतः आज वे बौद्धः कृस्ती या इस्लामी बनने पर भी उसी समान वैदिक पद्धति से ही काल-नापन करते है।

विश्व-भर में हिन्दु वैदिक पंचांग सबसे प्राचीन है। इतना ही नहीं, यह एकमेब पंचांग ऐसा है जिसमें सृष्टि उत्पत्ति के दिन से बीते हुए काल का हिसाब लगातार दिन-प्रतिदिन रखा जाता है। प्रत्येक हिन्दु पंचांग के आरम्भ के पृथ्ठों में सृष्टि उत्पत्ति समय से बीते युगों का हिसाब अंकित होता है। कृत, त्रेता और द्वापर युगों के अपने-अपने संवत् हुए। वर्तमान युग कलियुग कहलाता है। कलियुग के कितने वयं बीत चुके और कितने बाकी हैं यह कलियुग की गिनती के अनुसार कहा जाता है। तदन्तगैत विक्रम संवत् और शालिबाहन शक के अनुसार भी कालगणन किया जाता है। इस समय विक्रम संवत् २०४४ वा चल रहा है।

आजकल आंग्ल प्रभाव के कारण सामान्यजन भी "टेम (यानि Time) क्या है ?" ऐसा एक-दूसरे को पूछते हैं। संस्कृत शब्द 'समय' है। महाभारतीय युद्ध के पश्चात् गुरुकुल शिक्षा बन्द हो जाने पर 'समय' शब्द का विकृत उच्चार 'टमय' बन गया और आगे चलकर 'टाइम' और 'टेम'

कहनाने लगा। इसमें आइन्यं की कोई बात नहीं। अंग्रेजी में ऐसे भरपूर इन्द हैं हो सस्कृत घट्टों के ही विकृत रूप हैं। उदाहरणार्थ संस्कृत में जिसे 'आश्रवम्' कहते हैं उसे आंग्न नापा में Asylum (असायलम्) कहते हैं। 'संडितम् को स्टेडियम कहते हैं। उसी प्रकार 'विस्मय' को ऑग्ल भाषा में ट्यंडितम् को स्टेडियम कहते हैं। उसी प्रकार नमय का टमय Dismay हिस्में (उर्फ डिस्मय) कहते हैं। उसी प्रकार नमय का टमय और टमय का टाइम उर्फ 'टेन' उच्चारण होने लगा।

बैदिक पद्धति में क्षण, घटि, होरा, प्रदेर इत्यादि काल विभाग होते है। अग्नि भाषा में क्षण को Second (सेकण्ड) कहते हैं। उस ऑग्ल शब्द से अन्तिम 'क' अक्षर निकलकर शेष अक्षर यदि Cson कम से लिख जाएँ तो वह स्पष्टतया 'क्षण' शब्द ही जान पड़ता है। संस्कृत की तोड़-मोड़ होते होते कुछ अक्षर इघर-उधर या कम-अधिक होकर विविध भाषाएँ बनीं। जतः क्षण शब्द का उच्चार 'सेकण्ड' हुआ।

साठ सेकण्डों का एक मिनिट और साठ मिनटों का एक घण्टा। यह माठ-साठ वाला हिसाब वैदिक संस्कृति का है। वैदिक कालगणनानुसार साठ पल की एक घटि और साठ घटियों का एक दिन होता है। ढाई घटियों का एक होरा बनता है। उस होरा शब्द का ही 'आवर' (Hour) विकृत उच्चार ऑग्ल भाषा में रूढ़ है।

'मिनिट' इस ऑग्ल शब्द में बीच का अक्षर 'नि' फालतू पड़ गया है। उसे हटाकर शेप शब्द 'मिट' उर्फ 'मिन' रह जाता है। वह संस्कृत 'मिन' यानि छोटा—नपा (समय) विभाग इस अर्थ का संस्कृत शब्द ही है।

Day (डे) यह ऑग्ल शब्द संस्कृत 'दिनम्' या 'दिवस' शब्द का ही एक छोटा टुकड़ा है।

तत्पव्यात् साप्ताहिक दिनों का कम देखें। सात ग्रहों के नाम मे वे मात दिन है। शनि को ऑग्ल नापा में Saturn (सँटर्न) कहते हैं। अतः शनिवार को ऑग्ल भाषा में 'सँटर्डे' (Saturday) कहते हैं। तत्पव्यात् रॉब का बार Sunday (सन्हें) तदुपरान्त चन्द्रवार यानि Moonday दर्फ Monday जिसे हम मोम (यानि चन्द्र) वार कहते है। इस प्रकार सप्ताह के मातों दिन विविध ग्रहों के नाम से विश्व में प्रत्येक जनजाति में उसी कम में अचित्रत है जैसे अनादिकाल से वैदिक संस्कृति ने चलाए हैं। इस कम को तोड़ने या मरोड़ने का विचार किसी भी जनजाति के मन में आता ही नहीं, यद्यपि भिन्न-भिन्न धर्मों में विश्व की जनता वेंट गई है लेकिन उन धर्मों के प्रसार के पूर्व सारे विश्व के लोग संस्कृत बोलते थे और वैदिक संस्कृति के ही अनुसायी थे। इसका कितना ठोस प्रमाण इन साप्ताहिक दिनों के कम में पाया जाता है।

सप्ताह के पश्चात् मास । वे भी वैदिक पद्धति के अनुसार सर्वत्र बारह ही हैं। यूरोप में कृसमास, मायकेलमास आदि जो शब्द हैं, उनसे जाना जा सकता है कि प्राचीन यूरोप में भी महीनों को मास कहा करते थे जैसा संस्कृत में रूढ़ है। कृष्ण उर्फ कुस्त के उत्सव का मास कुस्तमास् और माय-केल उत्सव का मास मायकेलमास कहा जाता या। किन्तु वैदिक प्रथा से दूरी बढ़ते-बढ़ते कुस्ती लोग एक-एक विशिष्ट दिन को ही 'मास' की उपाधि लगाकर यह कल्पना कर बैठे हैं कि कुस्तमास यानि २४ डिसेंबर का दिन या २५ से ३१ डिसेंबर तक का सप्ताह तथा मायकेल मास यानि २६ सेप्तेंबर का दिन । जब ऑग्ल भाषा में मास शब्द का अर्थ जन्मदिन, पूजा या उत्सव के अर्थ से प्रयोग होता ही नहीं तो मायकेल मास को मायकेल का जन्मदिन कहना गलत है। मायकेल के उत्सव का महीना यही मायकेल मास कह लाएगा। कुसमास शब्द तो कुस्ती प्रथा में एक दिन का भी चोतक है और एक सप्ताह का भी-जैसे ऊपर स्पष्ट किया है। अतः वे दोनों कल्पनाएँ निराधार है। कुस्त या कुष्ण के उत्सव का महीना यही कुसमास शब्द का अर्थ है। वैदिक प्रथा में जैसे अधिक्मास, श्रावणमास, भाइपदमास आदि कहा जाता है वही वैदिक प्रया यूरोप में थी। यह कुसमास और मायकेल-मास आदि शब्द प्रणाली से स्पष्ट है। यूरोप और अन्य खण्डों में भी महीनों को अतीस में मास ही कहा जाता था, जिसके दो बचे-खुचे उदाहरण कुसमाम और मायकेलमास में पाए जाते हैं।

अब महीनों के कुछ अन्य यूरोपीय नाम देखें। सेप्तेंबर, बॉक्टोबर, वह्हेंबर और दिसेंबर। यह नाम ससांवर, अब्टांबर, नवांबर और दिसोंबर। यह नाम ससांवर, अब्टांबर, नवांबर और दिसोंबर ऐसे पूर्णतपा संस्कृत हैं। अंबर यानि आकाश। उसके बारह राशि के बारह ऐसे पूर्णतपा संस्कृत हैं। अंबर यानि आकाश। उसके बारह राशि के बारह भाग किए गए हैं। प्रत्येक भाग में सूर्य एक-एक मास रहता है। अत: सप्तांबर, अब्टांबर, नवांबर, दिशांबर यह पृथ्वी की भ्रमण कक्षा के ७वें, सप्तांबर, अब्टांबर, नवांबर, दिशांबर यह पृथ्वी की भ्रमण कक्षा के ७वें,

दब, इब और १०वें भाग हैं। तथापि यूरोपीय गणना में उन महीनों, स्थान हवां, १०वां, ११वां और १२वां है। नामानुसार जो महीने सातवें, आठवें, नवं और इसवें कहलाते हैं वे प्रत्यक्ष में नौवें, दसवें, ग्यारहवें और वारहवें क्यों माने जाते हैं ? यह असंगति कैसे निर्माण हुई ? हो सकता है कि इतिहास की उपल-पुबल में दो मास गिनती से बाहर रह गए हों। हो सकता है के दो गायब मास मायकेलमास और कुसमास ही हो।

कछ विद्वानों का कथन है कि यूरोप में किसी समय दस मासों का ही पूरा वर्ष गिना जाता था। अधिकतर विद्वान् उसी धारणा को दोहराते रहते है। तथापि वह कल्पना निराधार है। यदि दस मासों का ही वर्ष होता तो अत्येक महीना ३६॥ दिनों का होता । इस प्रकार ३६॥ दिनों का महीना कभी किसी ने सुना नहीं है। वैसा यदि होता तो उन महीनों में पूणिमा-अमानस्या आदि के पखवाड़े ठीक प्रकार बैठ नहीं पाते । अतः निष्कर्ष यह निकत्तता है कि सारे विषय में अनादिकाल से वैदिक प्रथा के अनुसार बारह मास ही होते थे। किन्तु इतिहास की उधल-पुथल में उनकी तोड़-मरोड़ होते रहने के कारण और गुरुकुल शिक्षा भंग होने के कारण सदियों तक यूरोप के अज्ञजन महीनों के दस नाम ही जानते हों।

पारवाल्यों के इस मास गिनती के गलती के हम कई प्रमाण ऊपर दे चुके हैं। एक तो यह कि सेप्तेंबर सातवां मास होते हुए भी नौवां गिना जाता है। तो स्पष्ट है कि हिसाब में दो मासों की त्रुटि है। दूसरा प्रमाण यह है कि इसमास और गायकेलमास दो मासों के नाम होते हुए भी १२ मासों की यिनती में वे दो नाम टूट-फूटकर बाहर बिखरे पड़े हैं। तीसरा प्रमाण यह है कि यूरोप के लोग बैदिक संस्कृति की गुरुकुल शिक्षा से वंचित हो जाने पर वयं के महीनों तक की जिनती भूलकर दस मासों का ही वर्ष मानने लगे।

विविध महीनों के नामों के बारे में यूरोप के विद्वान् जो विवरण देते है वह अटपटा-मा है। वे समफते हैं कि July और August यह दो नाम रोमन् नम्राट् ज्यूनियस (सीजर) और ऑगस्टस् के दिए हुए हैं। यदि यह धारणा सही होती तो सम्राटी के नामों में और उन दी महीनों के नामों में भिन्नता नहीं होती। ज्युनियम के बजाए जुलै और ऑगस्टस् के बजाए ऑगस्ट नाम क्यों पड़ते ?और तो और, सारे बारह महीनों के नाम विविध- रोमन सम्राटों के नामी पर क्यों नहीं ढाले गए ? रोमन सम्राटों की प्रदीव श्रृंखला में क्या इने-गिन दो सम्राट् ही इतने अहंकारी निकले कि उन्होंने दो मासों को अपने नाम दे दिए ? अन्य सम्राट् ऐसे अहंकारी नहीं वे क्या ?

ऐसी बिविध बातों को ध्यान में रखते हुए यह दिखाई देता है कि वैदिक शिक्षा-प्रणाली टूटने के पश्चात् यूरोप के लोग इतने पिछड़ गए कि वर्ष के मासों की गितनी में भी वे उलक्षेत्रे लगे। कुछ मासों के नाम उनके कमानुसारपङ्गए—जैसे सप्तांबर, अष्टांबर, नवांबर, डिसेंबर। कुछ मासों के नाम विकार कर अलग हो पड़े जैसे कुसमास और मायकेल मास? जैनुअरी का रोमन नाम जैनुएरिअस् या जो 'गणराय ईवा' ऐना पूरा वैदिक-संस्कृत है। गणेशजी का होने से उसे सर्वप्रथम स्थाम मिला।

दूसरा महीना फेब्रुवारी रोमन परम्परा में फेब्रुएरियस् लिखा जाता है। वह बास्तव में 'प्रवरेश' इस संस्कृत शब्द का विकृत रूप है। ऋषि को प्रवर कहते थे। कुस्ती परम्परा में उसी का अपभ्रंश Friar 'फायर' (यानि साधु-संन्यासी) हो गया है। प्रवरेश का अर्थ है श्रेष्ठ ऋषि या ऋषियों का ईववर ।

तीसरा महीना मार्च । इसके दो प्रयोजन हैं। कवायत में 'मार्च' का अर्थ होता है 'चल पड़ना'। वैदिक संस्कृति के अनुसार वसन्त सम्पात से मार्च में ही (लगभग) नया वर्ष आरम्भ होता है। अतः जिस महीने से नया वर्षं चल पड़ता है वह मार्च मास। इस नाम की दूसरी ब्युत्पत्ति मरीचि (यानि सूर्य) नाम से मिलती है। उस मास से सूर्य प्रखर होने लगता है।

पाँचवा महीना May माया (ईश्वर की माया) इस वैदिक शब्द से पड़ा है। इस प्रकार पाश्चात्य लोगों के बारह मासों के नाम इतिहास के टूटे-फूटे टुकड़ों से कामचलाऊ प्रकार से जैसे-तैसे टेढ़े-मेढ़े जोड़े गए हैं।

अब हम कुसमास भवद पर अधिक गहराई से विचार करेंगे। कुसमास को X'mas (एनममास) भी कहा जाता है। ऑग्ल शब्द कोशकार भी स्वयं अतीत के इतिहास के बाबत कितने अनिभन्न हैं यह हम यहां बताना चाहते हैं। उनका अज्ञानी होना स्वाभाविक ही है। क्योंकि यह वैदिक विश्वराष्ट्र का इतिहास आधुनिक युग में इस ग्रन्थ द्वारा विश्व को प्रथम बार ही प्रस्तुत किया जा रहा है।

आंग्ल शब्द कोशकारों के अनुसार कुसमास या X'mas का अर्थ कुस्त जन्मोत्सव है। कहने को तो उन्होंने यह विवरण दे दिया किन्तु वह सही नहीं है क्योंकि 'मास' शब्द का जन्म या जन्मोत्सव ऐसा अर्थ ऑग्ल भाषा में कभी कहीं नहीं है। उसी प्रकार X'mas शब्द में 'X' का अर्थ कुस्त नहीं है और मास का अर्थ जन्म नहीं। तो फिर X'mas का अर्थ कुस्तजन्मो-त्सव कैसे होगा? वैदिक इतिहास के अज्ञान के कारण विविध देशों के विद्वानों ने स्वानिक भाषा, धर्म-परम्परा आदि के मनमाने, कटपटाँग अर्थ दे रखे हैं। वह अर्थ प्रस्तुत करने वाले व्यक्ति विद्वान् कहलाते हैं और वड़े-बड़े पदों पर विराजमान भी हैं फिर भी उनके दिए विवरणों की कड़ी जांच करना आवश्यक है।

अब हम उन दो नामों का सही अर्थ बतलाते हैं। यूरोप में रोमन जिनती बलती थी। रोमन गिनती में X १० का चिह्न है। अतः X'mas यानि दसवा मास। यह हमारा निष्कर्ष एक अन्य प्रमाण से भी सही उतरता है। December—यह दशांबर शब्द है। यानि अंबर का दसवा भाग। अतः दसवा महीना आंकड़े में वही दसवा मास X'mas ऐसा लिखा जाता था। इन दोनों नामों में न तो कुस्त का कोई उल्लेख है न ही उसके जन्म का। इससे अनुमान लगाया जा सकता है कि कुस्ती परम्परा में कितनी धौंस-बाजो चलती है। यह धौंसबाजी इसलिए करनी पड़ती है कि कुस्तीपन्थ बन्द व्यक्तियों के अधिकार-लालसा के कारण कृतिम रोति से जबरदस्ती स्थापन किया गया। उसके पीछे कोई विशेष तत्त्वदर्शन नहीं था। वह सब बाद में समय-समय पर जैसा-तैसा मढ़ दिया गया।

एक्समस या कुसमस् शब्द का जो अर्थ कुस्ती लोग बतलाते हैं उसकी निराधारिता अन्य एक तक से भी स्पष्ट की जा सकती है। मास शब्द का संस्कृत अर्थ तो 'महीना' ऐसा है। तथापि कुस्ती लोग उसे या तो २४ दिसम्बर का एकमेव दिन मानते हैं या २५ से ३१ दिसम्बर तक का पूरा सप्ताह मानते हैं। इसमें कितनी असंगति है। कहने के लिए तो पूरा मास किन्तु प्रत्यक्ष में केवल एक दिन या एक सप्ताह या दोनों।

वैदिक परम्परा में कुसमास उर्फ कृष्णमास का बड़ा गहरा महत्त्व है जो स्वयं हिन्दु लोग भी भूल गए हैं। कृष्णमास का एक अयं होता है महीना जैसे इण्णपक्ष । डिसेम्बर में रात्रि लम्बी एवं अधियारी होती हैं । डिसेम्बर २२ दीर्घतम रात्रि की तिथि होती है । तत्परवात् दिन बड़ा होने लगता है । अतः उसे बड़ा दिन कहा जाता है । बड़े दिन का इस्त जन्म से कोई सम्बन्ध नहीं है । उस मास का इज्णमास नाम पड़ने का कारण यह था कि कृष्ण ने भगवद्गीता में "मासानां मार्गशीपींडहं" ऐसा कहा है । इससे स्पष्ट हो जाना चाहिए कि जिस मास में कृष्ण भगवान की पूजा होती थी वह मार्गशीप मास 'कृष्णमास' भी कहलाया । डिसेम्बर २२ को दीर्घतम रात्रि होने के तीन दिन परचात् मध्यरात्रि के समय बड़े दिन का उत्सव मनाया जाया करता था । मध्यरात्रि का समय कृष्णजन्म का समय भी था और मध्यरात्रि का क्षण नए बड़े दिन के आरम्भ का सूचक था ।

महाभारतीय युद्ध भी डिसेम्बर में समाप्त हुआ। इसका एक प्रमाण यह है कि गीता जयन्ति उन्हीं दिनों में आती है। दूसरा प्रमाण यह है कि भीष्मिपतामह उत्तरायण की प्रतीक्षा में निजी प्राण रोके हुए थे।

डिसेम्बर का नाम दसवा महीना बैदिक संस्कृति के अनुसार तो ठीक ही बैठता है। इस प्रकार कुस्ती समभी जाने वाली सारी परम्परा और परिभाषा बैदिक निष्कर्षों पर ही खरी उतरती है। उसके कुस्ती अर्थ तो असंगत सिद्ध होते हैं।

ऊपर दिए विवरण से यह स्पष्ट है कि बारह मासों का कम और नाम अभी तक अनादि वैदिक परम्परा पर ही आधारित है।

नव वर्ष का आरम्भ भी यूरोप में बैदिक पंचांग के अनुसार मार्च अन्त के लगभग ही होता था। रोमन साम्राज्य क्रस्ती बन जाने पर बन्द्र तिथि के बजाय १५ मार्च को नया वर्ष दिन मानने लगा। चन्द्र तिथि के बजाय १५ मार्च तारीख निश्चित करने का कारण यह या कि गुरुकुल शिक्षा परम्परा खण्डित हो जाने पर बैदिक पंचांग के सूक्ष्म तिथि गणित से रोमन लोग अनिभिन्न रह गए।

इंग्लैण्ड में सन् १७५२ तक २५ मार्च नया वर्ष दिन माना जाता था। सन् १७५२ में पालियामेण्ट के प्रस्ताव द्वारा २५ मार्च बदलकर १ जैनुअरी नव वर्ष दिन घोषित किया गया। मार्च २५ नव वर्ष दिन निश्चित किए जाने का कारण यह था कि इंग्लैण्ड का बैदिक गुरुकुल शिक्षा-पद्धति और बैदिक

पंचांग से सम्बन्ध जब टूटा नव वैदिक गणित के अनुसार २४ मार्च को नव वर्ष दिन पड़ा था। तब से आगे उन्होंने २४ मार्च तारीख को ही नववर्ष दिन मान लिया। तथापि वह एक तरह से वैदिक वर्ष प्रतिपदा ही थी।

यह एक बड़ा अच्छा सबूत है जिससे बैदिक वर्ष परम्परा से इंग्लैण्ड कब बिछड़ा इसका पता लगाया जा सकता है। अतीत के जिस वर्ष से बिटेन ने २५ मार्च ही निजी नववर्ष दिन मनाने की प्रथा आरम्भ की उसके ठीक एक वर्ष पूर्व ब्रिटेन का बैदिक गुरुकुल शिक्षा से सम्बन्ध टूटा।

इसी प्रकार रोमन साम्राज्य ने जब से १४ मार्च तारीख ही नववर्ष दिन निश्चित की उसके ठीक एक वर्ष पूर्व तक रोमन साम्राज्य का वैदिक परम्परा से सम्बन्ध रहा।

रोमन साम्राज्य में वर्ष प्रतिपदा का दिन बड़ी धूमधाम से मनाया जाता था। कई दिन की छुट्टियाँ होती थीं। चारों ओर आनन्द ही आनन्द का बातावरण निर्माण किया जाता था। उसे वे 'Ides of March' कहा करते थे। ईड संस्कृत शब्द है जिसका अर्थ है 'पूजा'। उन दिनों अन्नपूर्णा देवी की पूजा की जाती थी। इस उद्देश्य से कि पूरे वर्ष घर-घर में और देश में अन्न-धान्य की सुख-समृद्धि आदि बनी रहे।

इंग्लैण्ड में रात के बारह बजे नये दिन का आरम्भ मानने की प्रथा
है। वह बड़ी जटपटी-सी लगती है। क्यों कि प्रतिदिन रात के बारह बजे
गहरी नींद से कौन हड़बड़ाकर उठकर कैलेंडर की तारीख बदलेगा? वह
प्रया इसलिए पड़ी कि बैदिक संस्कृति के अनुसार भारत में प्रातः ५.३०
बजे सूर्योदय होने पर तिथि बदली जाती थी। भारत ही अतीत में बैदिक
संस्कृति का केन्द्र माना जाता था। उस समय भारत का बैदिक पंचांग ही
नारे विद्व में प्रमाण माना जाता था। भारत और इंग्लैण्ड के समय में ठीक
माड़े पांच घंटों का अन्तर है। अतः जब भारत में सूर्योदय होता था इंग्लैण्ड
में राजि के बारह बजते थे। उस समय मूर्योदय पर भारत निजी तिथि
बदलता तो ब्रिटेन के लोग भी उसी समय अगले दिन का आरम्भ मानते।

मारे यूरोप में रात के १२ बजे नयी तिथि का आरम्भ मानने की जो प्रथा है वह कृष्णमास के मध्य रात्रि की पूजा के कारण है। ब्रिटेन, यूरोप में वैदिक संस्कृति का एक प्रमुख धर्म केन्द्र था। अतः ब्रिटेन के वैदिक धर्म- केन्द्र ने नयी वैदिक तिथि घोषित करने पर सारे यूरोप में मध्यराजि का समय ही तिथि आरम्भ माना जाने लगा।

पाइचात्य प्रथा के अनुसार मध्यरात्रि से दोपहर के १२ बजे नक के समय को a. m. यानि (ante-meridian) और दोपहर से मध्यरात्रि के समय को p. m. (post-meridian) लिखा जाता है। उसका अयं यह होता है कि उदय होने के पदचात् आकाशस्य खगोलीय काल्पनिक मध्य रेखा तक सूर्य जब चढ़ता रहता है तो वह उस काल्पनिक रेखा के उरली तरफ होने के कारण a. m. (ante-meridian); और उस खगोलीय काल्पनिक शिरोरेखा से आगे निकलकर जब सूर्य अस्ताचक के प्रति ढलने लगता है तो उस समय को शिरोरेखा के परली तरफ के मार्गक्रमण के अयं से p. m. (post-meridian) कहा जाता है। विद्यालयों में a. m. और p. m. का यही विवरण लिखा जाता है। किन्तु वह सही नहीं है। वह धिसा-पिटा, रटा-रटाया विवरण है।

Ante-meridian का अर्थ है शिरोरेखा के उरली तरफ, उसी प्रकार post-meridian का अर्थ है शिरोरेखा के परली तरफ। किन्तु यह विवरण पर्याप्त नहीं, आधा-अधूरा है। शिरीरेखा के उरली तरफ या परली तरफ जाने वाले सूर्य का तो उसमें उल्लेख ही नहीं है।

अतः A. M. और P. M. यह अद्याक्षर वास्तव में 'आरोहणम् मार्तडस्य' और 'पतनम् मार्तडस्य' अर्थं के द्योतक हैं। इनमें उदय के पश्चात् शिरोरेखा तक आरोहण और मध्याह्न के पश्चात् क्षितिज तक सूर्य के अवतरण का पूरा उल्लेख है।

आधुनिक पाश्चात्य प्रणाली में विद्या पाए हुए लोगों की यह चारणा बना दी गई है कि वेद उस समय का साहित्य है जब मानव जंगली अवस्था में था। हमारा निष्कर्ष उस धारणा से पूर्णत्या विरुद्ध है। हमारा कथन है कि सर्वेशक्तिमान परमात्मा ने जब मानव की प्रथम पीढ़ी निर्माण की तो कह देवतुल्य व्यक्तियों की थी। उसमें धन्वंतिर, विश्वकर्मा, गन्धवं जैसे वह देवतुल्य व्यक्तियों की थी। उसमें धन्वंतिर, विश्वकर्मा, गन्धवं जैसे विविध शास्त्र, विद्या और कलाओं में निपुण व्यक्ति थे। अतः उस श्रेष्ठिविध शास्त्र, विद्या और कलाओं में निपुण व्यक्ति थे। अतः उस श्रेष्ठिविध शास्त्र, विद्या और कलाओं में निपुण व्यक्ति थे। अतः उस श्रेष्ठिविध शास्त्र, विद्या और कलाओं में निपुण व्यक्ति थे। अतः उस श्रेष्ठिविध शास्त्र, विद्या और कलाओं का सत्र नीचे ही विसकता रहा है। यतंमान पीढ़ी के शास्त्र को ने चन्द्र थान

XALCOM.

बनाया, यह बात सही है। तथापि कृत, त्रेना और हापर युगों में तो इससे कई गुना अधिक मात्रा में नेता लोग या अधिकारीगण इन्द्रलोक, चन्द्रलोक आदि दूर-दूर के कई यहाँ तक आना-जाना करते थे, इसके विपुल उल्लेख प्राचीन यन्थों में हैं, उन्हें काल्पनिक वर्णन समभना योग्य नहीं।

उनकी इस प्रवीणता का प्रमाण उस समय के नापों में मिलता है। सूक्ष्म से सूक्ष्म नापों से अति विशाल मात्रा तक बने प्राचीन वैदिक नापों से यही निष्कर्ष निकलता है कि भृत्त, त्रेता, द्वापर आदि युगों में वर्तमान युग से कई गुना अधिक प्रभावी शस्त्र, अस्त्र, यन्त्र आदि बनते थे। वे नाप इस प्रकार थे—

वर्तमान युग में पाश्चात्य प्रणाली के लोग जिसे यक्ष यानि सेकण्ड (Second) कहते हैं उसके १ भाग को वैदिक कालगणना में परमाणु कहा करते थे। अतः—

१ परमाणु = १ सेकण्ड २ परमाणु = १ अणु ३ अणु = १ त्र्यसरेणु ३ ज्यसरेणु = १ त्रुटि १०० त्रृटि = १ वेध ३ वेध = १ लंब = १ निमिष ३ लव ३ निमिष = १ क्षण 义与可 = १ कच्ट १५ कव्ट =१ लघ = १ घटिका = २४ मिनिट १५ तथ् २ पटिका = १ मुहूर्त ३ हुतं = १ प्रहर= ३ घंटे = १ दिन = २४ घंटे १५ दिन = १ पक्ष

२ पक्ष = १ मास २ मास = १ ऋतु ३ ऋतु = १ अयन २ अयन = १ वर्ष

उसी प्रकार दो-चार सौ वर्षों के पूर्व जब अन्य देशों में लोग एक सहस्र से अधिक संख्या गिन नहीं पाते थे तब भारत में १ पर १६ शून्य(१००००-००००००००००००००) इतनी ऊँची संख्या तक गणन होता था। जिस संस्कृति में सूक्ष्मातिसूक्ष्म से स्थूल से स्थूल मात्रा तक गणन की व्यवस्था है उसके लोग शास्त्र, विद्या और कलाओं में अति प्रवीण और प्रगत थे, इसके बाबत किसी के मन में सन्देह नहीं होना चाहिए।

THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER, THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER, THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER, THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER, THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER, THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER, THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER, THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER, THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER, THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER, THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER, THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER, THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER, T

- BILL STREET BALLY TO BE TO THE TOTAL STREET

THE RESERVE THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO

XALCOM.

# विश्व का प्राचीनतम चिकित्सा-शास्त्र-आयुर्वेद

राजनीति के क्षेत्र में वर्तमान युग में पाइचास्य लोगों का अधिकार होने के कारण उनकी डॉक्टरी चिकित्सा पद्धति कां विश्व में अधिकाधिक प्रसार हो रहा है। यह केवल ढाई-तीन सी वर्ष की घटना है।

किन्तु सुष्टि-उत्पत्ति समय से ढाई-तीन सौ वर्ष पूर्व तक लाखों वर्ष सारे विश्व में आयुर्वेदिक चिकित्सा ही हुआ करती थी। आधुनिक सारे चिकित्सा प्रकार उस मूल प्रचीन आयुर्वेदीय चिकित्सा पद्धति की ही दहनियां है।

आयुर्वेद एक देवी शास्त्र है जिसके प्रणेता धन्वंतरी थे। वैदिक संस्कृति के अनुसार प्रथम पीड़ी के देवतुल्य प्रवीण और विद्वान् व्यक्तियों द्वारा ही मारी विद्याएँ और जास्त्र चलाए गए। वहीं से गुरु-शिष्य परम्परा आरम्भ हुई। अतः वैदिक संस्कृति की किसी भी शाखा में प्रत्येक व्यक्ति अपने गुरु का उत्लेख करता है। अतीत के चाहे जितने पीछे हम भाककर देखें तो हमें कोई भी विद्या अप्रगत अवस्था में नहीं दीखती, अपितु परिपूर्ण अबस्था में ही दीवती है।

पारचात्यों का सिद्धान्त इससे एकदम उल्टा है। वे सोचते हैं कि बन्दर से मान्व वने और वनमानस अपने आप प्रगति करता गया। पिछड़ा हुआ आदमी यदि अपने आप प्रगति करता तो विश्व की सारी आदिवासी जातियां आज तक प्रगत हो जानी चाहिए थीं और विद्यालयों में विद्वान् से विद्वान विश्वक नियुक्त करने की कोई आवश्यकता ही नहीं होती। अतः पाइचात्य धारणा सही नहीं है।

विद्या की तो क्षति और अघोगनि होती रहती है। जैसे कोई प्रकार्य पण्डित-जितना बृद्ध होता जाता है उतनी ही उसकी कमाई विद्या उसके

मस्तिष्क से लुप्त होती रहती है।

आयुर्वेद के बारे में तीन वातें प्रमुख हैं। एक तो आयुर्वेद अन्य वेदों की भौति देवदल चिकित्मा शास्त्र है। दूसरा मुद्दा यह है कि वेद, सस्कृत भाषा और मनुस्मृति के साथ-साथ सृष्टि उत्पत्ति समय मे ही आयुर्वेदीय चिकित्सा का प्रारम्भ हुआ। तीसरी वात यह है कि आधुनिक युग की होमिओपैथी, एलोपैथी आदि चिकित्सा पद्धतियों से लाखों वर्ष पूर्व सारे विश्व में एकमेव चिकित्सा पडिति थी-वह थी आयुर्वेदीय चिकित्सा पद्धति ।

# आयुर्वेदिक और आधुनिक चिकित्सा प्रणालियों का महद्दतर

आधुनिक चिकित्सा प्रणालियों से आयुर्वेदिक चिकित्या प्रणाली सर्वयेव अति श्रेष्ठ है-

(१) शुद्ध आयुर्वेदिक प्राणाली में इलाज के लिए रोगी से धन नहीं माँगा जाता था। रोग-पीड़ित जीव को पीड़ामुक्त कराना यह भूतदया का अंग माना जाता था।

इसके विपरीत पाश्चात्य प्रणाली में रोगी जितना अधिक दुःखी हो,

कष्ट में हो उतना अधिक द्रव्य उससे निचोड़ा जाता है।

(२) आयुर्वेदिक पढिति में नाड़ी-परीक्षा से ही सारे रोगों का पता लगाया जाता था। पारचात्य प्रणाली में मल-मूत्र-थूक आदि सर्व प्रकार की जाँच करवाने में अपार समय और द्रव्य खर्च करने पर भी रोग का पता नहीं लगता।

(३) पाइचात्य पद्धति में रोग का पता लगाने के पद्चात् भी कहा जाता है कि रोग असाध्य है, उस पर कोई दवा प्रभावी नहीं है, अतः रोगी को जैसे बने बसे जीवन बसर करना चाहिए। आयुर्वेद में रोगी को ऐसे निराश नहीं किया जाता। कठिन से कठिन रोग की भी दवा है, यह आपूर्वेट का दुष्टिकोण होता है।

(४) रोगी की जॉब के पहचाते डॉक्टर रोगी से कहता है कि रोगी अधिक से अधिक आराम करे और शीझातिशीझ किसी अस्पताल में दासित हो जाए। यह दोनों सूचनाएँ बड़ी विचित्र-सी हैं। रोगी तो वैसे ही अपना कारोबार और आना-जाना छोड़कर लेटा रहता है। वह चाहता है कि स्वस्य होकर वह बलने-िकरने लगे और निजी कारोबार में जुट जाए। इसी उद्देश्य से तो वह चिकित्सा करवाता है। यदि पड़ा ही रहना होता तो अला डॉक्टर को क्यों बुला भेजता ! और यदि अस्पताल में ही भरती होता है तो यह सुकाने के लिए डॉक्टर को द्रव्य क्यों दिया जाए ! आंयुर्वेद में ऐसा नहीं होता। सारी चिकित्सा रोगी के घर उसकी शब्या पर ही की

ले जाने की बात वैद्य कभी नहीं करता। (४) जायुवदीय औषधि बाजार से लाकर रोगी को देने तक की सारी कियाएँ वैश्व नीय स्वयं करते हैं। डॉक्टरों को उनकी दवाइयों की किया-विधि या मूल जड़ी-बूटी की पहचान नहीं होती वे तो औषधि विकेता या कारवानेदारों के दिए वर्णनानुसार रोगी को औषध लिख देते हैं जो कोई

जातो है। जटिन रोगों की मरणासन्न अवस्था तक की हेम गर्भ की मात्रा

आदि रोगी को जीवने वाले वैद्य के पास होती थी। रोगी को अस्पताल

पड़ा-लिखा व्यक्ति स्वयं कर सकता है।

(६) रोगो के शरीर के फोटो लेने वाले यन्त्र से औषधि तैयार करने वाले बन्त्र तक अनेक प्रकार के कारखानों से निर्माण किए गए बड़े सर्वति, महुँगे, भारी और लम्बे-चौड़े यन्त्र दिन-प्रतिदिन डॉक्टरी चिकित्सा क्रवाली में भरती किए जा रहे हैं। इनसे समय और द्रव्य के व्यय के अति-रिका रोगी की हर प्रकार की दुर्दशा होती है। उसे कई स्थानों पर जाना पड्ता है। हर समय वेशुमार धन सर्चना पड़ जाता है। कहीं वह भारी यन्त्र टूटकर रोगी को ही क्षति पहुँचाता है। फोटो लेने वाले कई यन्त्रों के 'अ' किरण (X-Rays) ही जांच किए जाने वाले रोगी के शरीर को अधिक दूषित कर देते हैं।

() जिस डॉक्टर ने विविध विद्यालयों से अनेक उपाधियाँ पायी हो बह उस बहाने चिकित्सा के लिए रोगी से उतनी ही अधिक फीस वसूल करना है। अतः डॉक्टरी प्रणाली ज्ञान का उपयोग अधिकाधिक धन कमाने के लिए कराती है न कि रोगी को स्वस्य कराने के हेतु से।

(द) डॉक्टरी विद्या किसी एक प्रकार के रोग जन्तुओं को नष्ट कराने का प्रयास करती है जबकि आयुर्वेदीय प्रणाली में शरीर का सन्तुलन बनाये रखने पर ध्यान दिया जाता है।

(६) आयुर्वेदीय सिद्धान्तानुसार आहार का औषध रूप में और औषध का आहार के खप में शरीर को लाभ होना चाहिए। डॉक्टरी प्रणाली के

ओवध तो शरीर की पीड़ा, दुवंलता या जजरता को बढ़ाते हैं।

(१०) पाटचात्य प्रणाली की कृषि, कटी फसल तथा अनाज आदि अधिक दिन टिकें इस उद्देश्य से उन पर बार-बार रसायनों का प्रयोग किया जाता है। लेती में भी रासायनिक खाद का प्रयोग होता है। इसी प्रकार डॉक्टरी उपचारों में भी बार-बार हानिकारक रासायनिक औषघेंदी जाती है। इससे बाक, धान्य आदि का स्वाद दिन-प्रतिदिन कम हो रहा है और लोग अधिक दुर्वल, अल्पायुपी और रोगजर्जर हो रहे हैं।

आयुर्वेदीय प्रणाली में प्राकृतिक तेल आदि उपायों से शरीर या शाक

आदि पर विर्वेला परिणाम न हो इसका ध्यान रखा जाता है।

दोनों चिकित्सा पद्धतियों का यह तौलिनक पर्यवेक्षण यहाँ इसलिए किया गया है कि देश-विदेश के नेताओं को प्राचीन, देवी, सीधी-सादी, सरल और अल्पतम कव्ट तथा कम खर्च वाली आयुर्वेदीय चिकित्सा प्रणाली ही विश्व में हुवारा सर्वत्र लागू कराने की स्फूर्ति एवं प्रेरणा मिले और व्यापारी तत्व पर चलाई जाने वाली मुनाफाखोरी की पाइचात्य चिकित्सा प्रणाली बन्द हो।

'शरीरमाद्यं खलु धर्मसाधनम्' — विश्व में जन्म लिए मनुष्य, प्राणी का शरीर ही ठीक न हो तो वह अपना कर्तव्य निभा नहीं पाएगा और उसका जीवन दूसरों पर बोभ होकर रह जाएगा। इस दृष्टि से आयुर्वेद को मूल विद्या का दर्जा प्राप्त है।

आयुर्वेद नाम से अन्य वेदों जैसा ही इस विद्या शास्त्र का महत्त्व प्रतीत

होता है।

प्राचीनकाल में आयुर्वेद का ही विश्व में सर्वेत प्रसार इसलिए था कि सर्वत्र वैदिक जीवन-प्रणाली ही प्रसृत थी। आयुर्वेद का प्राचीन विश्व XALCOM.

प्रसार वंदिक जीवन-प्रणाली के विश्व-प्रसार का एक ठीस सबूत है।

जिसका जहां अधिकार हो, उसकी अपनी विशिष्ट चिकित्सा-पद्धति हो तो वह उसे निजी रियासत में नामू करता है। जैसे भारत पर अधिकार जमाने के परकात् अग्रेओं ने शनै:शनै: आयुर्वेद की दवाकर पारचात्य डॉक्टरी चिकित्सा को प्रोत्साहन दिया। अब भारत स्वतन्त्र होने पर भी उसी पारवात्य विकित्सा पद्धति का ही सर्वत्र पुरस्कार किया जा रहा है।

प्राचीन विषय में संस्कृत-भाषी वैदिक कित्रयों का दुनिया पर राज्य या तब उनके शासन में उनकी अपनी आयुर्वेद चिकित्सा पद्धति सर्वत्र लाग्

बिटिश शासनकाल में मद्रास प्रान्त के गुवनंर लाड ऑटहिल (Lord Anthill) थे। सन् १६०५ में The King Institute of Preventive Medicine का महास नगर में उद्घाटन करते समय उन्होंने अपने भाषण. में कहा था कि "यूरोप के लोग जब जंगली अवस्था में रहते थे उस प्राचीन बतीत में भारत के लोगों को रोय प्रतिबंधक और रोग निवारक चिकित्सा प्रणाली के मुख्य तत्त्व भली प्रकार ज्ञात थे। हो संकता है विश्व के लोग जानते न हों कि आयुर्वेद शास्त्र का जन्म भारत में ही हुआ। आयुर्वेद भारत को ही विद्या है। भारत से अरबों ने सीखी और अवस्थान से यह विद्या यूरोप में गई। सत्रहवी शतान्दी के अन्त तक यूरोप के डॉक्टर लोग अरबी। वैद्या से भारतीय आयुर्वेद सीखते रहे ? उसके कई शताब्दी पूर्व अरबी विद्वानों ने बन्बंतरी, चरक, सुश्रुत आदि वैद्यों के विख्यात ग्रन्थों से आयुर्वेद का अध्ययन किया था। बड़े आश्चर्य की वात है कि मानवीय सम्यता, विद्या और प्रगति का केन्द्र शर्नी: पूर्ववर्ती देशों से पश्चिम की ओर बाते-बाते पूर्व से उसका नामोनिशान तक मिट गया। अब हमें यह पता लग रहा है कि हिन्दू शास्त्रों में स्वन्छता के सही तियम भी अन्तर्भृत हैं। स्मृतिकार मनु मानवजाति के अतिश्रेष्ठ पथ-प्रदर्शकों में से एक हैं जिन्होंने स्वच्छ सामाजिक जीवन के आदर्श नियम बनाये हैं।"

#### बैदिक शस्य चिकित्सा प्राचीनतम

Dr. Rowan Nicks आम के ऑस्ट्रेलिया निवासी शल्य चिकित्सक ने सेप्टेंबर २६, १६८३ को नई दिल्ली में दिए एक भाषण में कहा कि अन्य सारे लोगों से शल्य-चिकित्सा में हिन्दू लोग बहुत अग्रसर थे। यूरोप के चिकित्सकों के हजारों वर्ष पूर्व सुश्रुत सहिता में मूत्रपिड में चुमने वाली पयरी की शल्य-चिकित्सा बड़ी सूक्ष्मता से विणत है। आधुनिक शल्य चिकित्सा के औजार प्राचीन हिन्दू नमूनों पर ही बनाये जाते हैं। रोग, दूर्घटना या हमलों के कारण होने वाली शरीर के विभिन्न अंगों की टूट-फूट हिन्दू शत्य-चिकित्सक बड़ी अच्छी तरह से दुरुस्त किया करते थे। रोगी-पचार में बाबिलोन, असीरिया, ईजिप्त, ग्रीस आदि देशों में जो दबाइयां प्रयोग होती थीं, वे सारी की सारी भारत में ही बनाई जाती थीं। पारा, चन्दन, बेलाडोना और हेम्प से कुछ अर्क बनाए जाते थे।

ऐसा होते हुए भी विश्व इतिहास के ग्रन्थ जो दवी शताब्दी से १६वी शताब्दी तक मुसलमानों ने लिखे और पांच-छः सौ वर्ष यूरोपीय कृस्तियों ने लिखे उनमें से हिन्दू कीर्ति के ऐसे उल्लेख जानबूभकर टाल दिए गए 意し

यहाँ इस बात का ध्यान रखना आवश्यक है कि हिन्दू किसी एक जाति के लोग नहीं थे। जो भी वैदिक धर्मी हो वह हिन्दू कहलाता है चाहे उसकी जाति या देश कोई भी हो। क्रस्तपूर्व काल में बादिलोन, असीरिया, ईजिप्त आदि विश्व के समस्त देशों के नित्रासी हिन्दू ही थे। विभिन्त प्रदेशों में चलाए जाने वाले आयुर्वेद के विद्यालयों में वे संस्कृत भाषा में शिक्षा पाया करते थे। अतः उनकी चिकित्सा-पद्धति सर्वधा हिन्दू वैदिक प्रणाली की थी। औषधि भी भारत की बनी होती थी। क्योंकि उस लारी शिक्षा एवं उपचार-प्रणाली का केन्द्र या मूल भारत ही था।

डॉक्टर Sir William Hunter ने कहा है, "प्राचीन हिन्दुओं की शल्य-चिकित्सा बड़ी साहसी और कुशलता वाली होती थी। शरीर के निकम्मे अवयव काटकर अलग करना, प्याले के आकार का बंधन और खीलते तेल के प्रयोग से दबाव द्वारा रुधिरस्राव को रोकता, पथरी निकालना, उदर या योनिस्थान में शहय किया करना, हनिया, फिल्यूला, स्थान अध्ट

<sup>1. 955 ?- ?.</sup> Bharat (India) As Seen and Known by Foreigners संकलन G: K. Deshpandey.

XAT,COM

अस्य को निजी स्थान में बैठाना, टूटी हड्डी जोड़ना, शरीर में प्रवेश किए हानिकारक बस्तु को बाहर निकालना, यह सब वे कर सकते थे। विकृत कान, नाक आदि अवयव दुष्टस्त करने की कारीगरी यूरोपियन शल्य-कान, नाक आदि अवयव दुष्टस्त करने की कारीगरी यूरोपियन शल्य-किक्सिकों ने हिन्दुओं से सीखी है। आखों के ऊपरले भाग के मस्तिएक की विकित्सा भी हिन्दू शल्यशास्त्री जानते थे। कठिन-से-कठिन प्रसूति को वे भनी प्रकार निभा लेते, इतना उनका दाई-कर्म-कुशल होता था।"

हजारों वर्ष पूर्व Prostat Gland (प्रस्थित ग्रन्थी) की शत्य-किया विधि का कम जैसा सुधृत में लिखा है ठेठ वैसा ही आधुनिक युग में यूरोप के शत्यचिकित्सक आचरते हैं।

बतमान पुग में यूरोप के कृत्ती लोगों की सर्वांगीण प्रगति का बड़ा बोलबाला है। तथापि जब स्वयं यूरोपीय विद्वान् कह रहे हैं कि ऐसी प्रगति तो हिन्दुओं ने कई सहस्र वयं पूर्व ही कर ली थी तो उससे हमारे उस निष्कर्ष की सत्यता सिद्ध होती है कि आयुर्वेद समेत पूरी वैदिक संस्कृति ही मानव को एक ईश्वरीय देन है। अतः आयुर्वेद कोई अनुमान और योगायोग से बनी विद्या नहीं है। यह तो देवतुल्य धन्वन्तरी द्वारा स्वयं ब्रह्मा से सीखी हुई परिपूर्ण देवी विद्या है।

#### शरीर रचना शास्त्र

शरीर शास्त्र को यूरोपीय परिभाषा में anatomy कहते हैं। बड़ी मजे की बात यह है कि स्वयं अंग्रेजी प्रणाली के डॉक्टरों को भी उस शब्द का अबं ठीक प्रकार मालूम नहीं है। एक डॉक्टर ने मुक्ते कहा कि उनके कस्ती यूरोपीय अध्यापक ने anatomy शब्द का विवरण देते हुए कहा कि बाव यानि 'ऊपर उठाकर' tommo यानी (फेंच भाषा में) 'काटना'। अब बताइए कि शरीर-रचना शास्त्र में ऊपर उठाकर काटने वाली ऐसी कोच-सो बात है ? तथापि आधुनिक पाश्चास्य प्रणाली की विद्या प्राचीन बातों के अन्याधुन्य, मनमाने विवरण देते हुए जैसे-तैसे चलाई जा रही है। Vasectomy, Tubectomy आदि शब्दों में 'टॉमी' का अबं भले ही

'काटना' ऐसा होता है किन्तु anatomy का 'टाँमी' अंवापद एकदम भिन्न अर्थ रखता है।

Vasectomy, Tubectomy जैसे शब्दों के विवरण में भी पादचात्व प्रणाली के लोग बोखा ला गए हैं। वहाँ केवल 'टॉमि' नहीं अपितु 'एक्टॉमी' का महत्त्व है। कर्तवामि' इस मूल संस्कृत शब्द का विकृत रूप 'एक्टॉमी' में दिलाई पड़ता है। अनाटॉमी शब्द में एक्टॉमी ऐसा अंशपद नहीं है, वहां केवल 'टॉमि' शब्द है।

अब हम जो anatomy शब्द का विवरण संस्कृत के आधार पर देने जा रहे हैं उस पर पाठक ध्यान दें। इस शब्द का छेद अन् + आत्मी (anatomy)ऐसा करें। व्यक्ति वास्तव में आत्मा होती है। आत्मा या प्राण जाने के परचात् शरीर किसी काम का नहीं रहता। तथापि अनाँटाँमि विषय में प्राण का कोई विचार नहीं किया जाता, अपितु केवल शरीर के ढांचे का अध्ययन होता है। अतः उसे प्राचीनकाल से 'अन् आत्मी' विषय कहा गया है।

सन् १६५२ मार्च से ऑगस्ट तक लंडन में भारत महोत्सव (Festival of India) आयोजित किया गया था। उस महोत्सव में स्थानीय Science Museum द्वारा एक प्रदिश्चनी लगायी गई थी। उसमें तंजोर रियासत के मरहठे राजा सकींजी के बनवाए हुए दो मानवीय अस्थिपंजर प्रदिश्चत थे। उनमें से एक अस्थिपंजर की अतिमा हाथीदांत की बनी थी तो दूसरी चन्दन की लकड़ी की (सन् १५०५ से १६०० तक के काल में) क्योंकि प्रत्यक्ष मृत व्यक्ति का अस्थिपंजर निषिद्ध माना गया है। ये दो प्रतिमाएँ Krishna Ram Institute of Anatomy Andhra Medical College, विशाखापतनम् में देखी जा सकती है।

## प्राचीन भारत में प्लास्टिक सर्जरी (Plastic Surgery)

रोग, आक्रमण या दुवंटना से हुई शरीर की टूट-फूट की दुरुस्ती को ध्लास्टिक सर्जरी (Plastic Surgery) कहते हैं। अठारहवीं शताब्दी तक शरीर के भग्न भाग ठीक करने का आयुर्वेदिक कौशल्य भारत में उपलब्ध षा!

१. देखें पूर्वोक्त ग्रन्थ के पृष्ठ ३०-३१।

XOT. COLUM

विषय की Gentleman's Magazines में सम्पादकीय पत्र-व्यवहार में छपे एक पत्र में उस आयुर्वेदिक शहय की शहण का एक अच्छा उदाहरण में छपे एक पत्र में उस आयुर्वेदिक शहय की शहण का एक अच्छा उदाहरण में छपे एक पत्र में बहु पत्र छपा है यह अंक Wellcome Institute दिया है। बिन पत्रिका में बहु पत्र छपा है वह अंक Wellcome Institute दिया है। बिन पत्रिका बैंचान में उपलब्ध है। एक मराठा बैंचगाड़ी बाला मन् १७६२ में ब्रिटिश प्रवास में उपलब्ध है। एक मराठा बैंचगाड़ी बाला मन् १७६२ में ब्रिटिश प्रवास में विपाद या। टोपू सुल्तान के सिपाहियों ने उस व्यक्ति को लड़ाई में प्रवास में विपाद उसकी नाक काट दी। लगभग एक वर्ष प्रवास बन्धी पत्र में छुटने पर जब वह बैंचगाड़ीवाला पुणे नगर में स्वगृह को लौटा देशी में छुटने पर जब वह बैंचगाड़ीवाला पुणे नगर में स्वगृह को लौटा देशी मूर्वेदत् बना दी। दो अग्रेज थॉमस कूसो और जेम्स ट्रिडले ने इस बिन्या प्रवेदत् बना दी। दो अग्रेज थॉमस कूसो और जेम्स ट्रिडले ने इस बिन्या पर बड़ा आश्चर्य ब्यक्त करते हुए लिखा है कि ऐसी शहय कियाएँ तो जाम होता रहती थीं।

जाज भी नारत के कीने-कीने में विविध जटिल रोगों पर कई घरानों में परम्परा से बड़े प्रभावी उपाय जात है। भारत स्वतन्त्र होने के परचात् सरकार द्वारा दोल पिटवाकर देश-भर में ऐसे उपायों की जानकारी की बोषणा करा दी जातो और बंद्यक संघटनों द्वारा उन उपायों का संकलन किया जाता तो एक बड़ा उपयुक्त राष्ट्रीय चिकित्सा कोष बन पाता। अतः स्वतन्त्रता प्राप्ति ही केवल पर्याप्त नहीं होती। देश का शासन चलाने की दूरदृष्टि न हो तो देश की साधन-सामग्री और धन-सम्पत्ति का शनः-शनः नाज उसी प्रकार होता है जैसे कोई बढ़े बाप का कुसंगति में पड़ा हुआ निकम्मा बेटा निजी घराने की अपार सम्पत्ति नाच, रंग-ढंग, व्यसन आदि में गवा देता है।

#### गर्भारोपण

लण्डन नगर की Oriental Gallery में ऐक चित्र प्रदेशित है जिसमें जैन तीर्घकर महाबीर का गर्म उसकी माता देवनन्दा के उदर से निकाल कर रानी विमला के उदर में रोपित करने की प्रक्रिया प्रदर्शित है।

Fertility and Sterility नाम का एक अमेरिकन वैद्यकीय मासिक है। गर्भाधान, असूति, बंध्यत्व आदि उसके विषय है। उसके नवेंवर-डिसेंबर १६ = के अंक में Frank M. Guttmann और Herta A. Guttmann द्वारा लिये लेख में एक स्त्री को गर्म दूसरी स्त्री में रोवने को प्रक्रिया प्राचीन आयुर्वेद प्रास्त दारा कितनी कुणलता से की जाती थी. उसका वर्णन है।

इस लेख में महाधीर का जन्म कुस्तपूर्व सन् ५०६ का माना गया है।

पानि उत्तत प्राचीन नभय में एक स्त्री का गर्भ दूसरी स्त्री के गर्भाशय में

प्रतिष्ट कराने की प्रक्रिया आयुर्वेद शास्त्र में उपलब्ध या। किन्तु महायोर

शाक्यमुनि गीनमबुद्ध के समकालीन ये और गौतमबुद्ध काल १२०० वर्ष
और पीछे ले जाना आवश्यक है। यह अनेक प्रमाणों द्वारा हमने 'भारतीय

इतिहास की भयंकर भूलें' ग्रन्थ के एक स्वतन्त्र अध्याय में बतलाया है।

अतः महावीर भी कुस्तपूर्व सन् ५०६ से लगभग १३०० वर्ष पूर्व थे। उतने

प्राचीनकाल में भी गर्भारीपण की कुशल शस्यक्रिया आयुर्वेद द्वारा की

जाती थी।

## उदर के बाहर गर्भ का संवर्धन

आधुनिक युग में गर्भधारण में बाधा होती हो तो पुरुष बीज और स्त्री पेशी का संयोग प्रयोगशाला के पान में कराकर अग्रिम सम्बर्धन के निए बंध्या स्त्री के गर्भागय में उस जीव को प्रस्थापित करने में पाइचात्य डॉक्टर लोग सफल हए हैं।

यह प्रक्रिया महाभारत के समय में भी वैद्य लोग किया करते थे। गांधारी को जो १०० पुत्र हुए वे इसी प्रकार हुए। उस प्रक्रिया का पूरा वर्णन बड़ी बारीकी से महाभारत में अंकित है। महाभारत का समय कुस्तपूर्व सन् ३१३ = बनलाया जाता है।

# पाश्चात्यों की आयुर्वेदोय परिभाषा

कलयुग से महाभारतीय युद्ध तक हजारों वर्ष आयुर्वेद ही विश्व का एक मेव वैद्यक शास्त्र रहा। अतएव पाश्चास्य डॉक्टरी शास्त्र की परिभाषा और परम्परा सारी आयुर्वेदिक है।

डॉक्टर शब्द ही लें। वह 'दु:ससार' यानि 'कारीरिक पीड़ा से तारने

झाती आदि को जीन करने के लिए ये दोनों कानों में लगाई रवड़ की बालां इस अर्थ से पड़ा है।

नली प्रयोग करते हैं, जिसे स्टेघॉस्कोप कहा जाता है। वह Stethoscope 'स्थितिस-पद्यति (अन्दरूनी शारीरिक स्थिति का अनुमान लगाने में काम

आने वाली) इस अर्थ का संस्कृत शब्द है।

दमा को पारचात्य वैद्यक शास्त्र में asthama (अस्-धमा) कहा जाता है। इससे स्पष्ट है कि 'दमा' का ही पाश्चात्य उच्चार 'धमा' हुआ है। उसके पीसे जो 'अस्' अकर लगे हैं वे अरबी उच्चार पद्धति के कारण हैं। जैसे जरब लोग अस्-सलाम वालेकुम कहते हैं वसे ही 'दमा' को अस्-दमा कहते-कहते अस्यमा शब्द बन गया।

जोषध विकेताओं को ऑग्ल भाषा में Apothecary 'ऑपॉथेकरी' कहा जाता है। उसमें से आरम्भ का 'अ' अक्षर हटा देने से वह शुद्ध संस्कृत 'यस्यकरी' दिखाई देता है। भारत के देहातों में पथ्यकरी जैसा ही पंसारी शब्द प्रचलित है। 'पथ्यकरी' शब्द 'अपॉथेकरी' बनने का कारण यह है कि कई लोगों को अन्य भाषा के शब्दों के पीछे अपने पत्ले से एकाध स्वर जोड़ने की आदत होती है-अंसे स्कूल और स्टेशन, इन ऑग्ल शब्दों का उच्चार कई लोग इस्कृत और इस्टेशन् करते हैं।

टॉक्टर तोग जिसे prostate gland कहते हैं, वह 'प्रस्थित ग्रन्थी'

पास्य है।

बांग्न भाषा में डॉक्टर को फिजीशियन कहते हैं। वह भिष्म का 'किमन्' बनकर फिजीशियन् कहलाने लगा । शत्यिकिया करने वाले वैद्य को 'अल्यजन' कहा जाता था। उसी से 'सर्जन' यह आधुनिक यूरोपीय कर्द बना है।

हिचकियों को ऑग्स बैद्यक शास्त्र में Hiccups कहते हैं, जो संस्कृत 'हिस्का' शब्द का विश्वत उच्चार है।

बाबुबंदिक पद्धति के अनुसार बात-पित्त-कफ के असन्तुलन से रोग उत्पन्त होते है। उसे विदोष पदति कहा जाता है। ऑग्ल भाषा में खाँसी को cough कहते हैं जबकि संस्कृत में श्लेष्म उर्फ यूक की 'कफ' कहते हैं। बानी भी तो कछ के कारण ही होती है। अत: अंग्रेजी भाषा में गले में अटका हुआ 'कफ बास्तव में आयुर्वेदिक कफ ही है। संस्कृत और अंग्रेजी में कफ शब्द के अर्थ में जो थोड़ी भिन्तता शेप रह गई है वह समय और भूमि का अन्तर पड़ने के कारण है।

स्त्रियों की गर्भावस्था को प्रैग्नेंसी (Pregnancy) कहा जाता है जो 'प्रजननिम' ऐसा संस्कृत है। गर्मवती स्त्री को 'प्रेग्नेंट' (Pregnant) कहा जाता है। वह प्रजनंत ऽ शब्द है। गर्भागय की Matrix कहा जाता है, जो अंतरिक्ष के समान मातरिक्ष शब्द है।

मां के शरीर में जिस नलिका द्वारा उदरस्य गर्भ का पोषण होता है उसे अंग्रेजी में Umbilical Chord (अबीलिकल कॉर्ड) कहा जाता है। अंबा यानी माता। उसके शरीर में जो आलिक यानि 'आलस्य' या आसय होता है उसी का निद्रा Umbilical शब्द में मिलता है।

हृदय को आंग्ल भाषा में heart कहते हैं जो संस्कृत का हृत् शब्द है। हृदय के रोगों के विशेषज्ञ को Cardiac Specialist (काडियाक स्पेशलिस्ट) कहते हैं। वस्तुन: 'C'अक्षर से आरम्भ होने वाले उस मूल शब्द का उच्चार काडियाक के बजाए 'सारडिऑक' है। अब यह बात ध्यान में रहे कि 'सा' का उच्चार 'हा' भी होता है। जैसे 'सिंधु' का 'हिंदु'। अतः सारडिअँक शब्द कारडिॲक न होकर वस्तुत: हादिॲक ही है। इससे पता लगता है कि संस्कृत हृदय शब्द से ही आँग्ल शब्द कारद्विअँक उर्फ हारद्विअँक बना है। अतः कारडिआं नाजी, कारडियोग्रॅम आदि तत्सम्बन्धी सारेशब्द संस्कृत हृदय शब्द मे ही निकले हैं।

मस्तिष्क के अन्दर के भेजे को डॉक्टरी शास्त्र में सेरिबम् (Cerebrum)

कहा जाना है जो 'शिरब्रह्म' का टेड़ा-मेड़ा उच्चार है।

भेजे में जब गोथ उर्फ सूजत हो जाती है तो उसे यूरोपीय परिभाषा में Meningitis कहते हैं जो 'मनन्-ज-शोयस्' यानि मन उर्फ भेजे में निर्माण हुआ शोध ऐसा संस्कृत है।

इससे पता चलता है कि आयुर्वेद के शोधस् शब्द का विकृत उच्चार यूरोपीय वैद्यक शास्त्र में itis (आयटिस्) हुआ है-जैसे अपेडिसायटिस् (appendicitis) 1

ज्वर उर्फ बुखार को आंग्ल भाषा में (fever) 'फीवर' कहा जाता

хат,сом,

ी। उस बाब्द में 'f' अक्षर के बजाए 'j' अक्षर लिखने पर जो jever बाद्द बनेगा वह 'क्रार' ही तो है। इसमें ज्ञात होता है कि यूरीप में 'ज' का इच्चार 'फ' होने लगा अदः ब्रदर उर्फ 'जबर' का उच्चार 'फंबर' होने

ाचाट या कपाल को डांक्टरी शास्त्र में कपाल ही कहा जाता है। भेजे च वब गानी भर जाना है तो उम रोग का Hydro Cephalnus (हायड़ो नेफॅन्स) नाम है जो मूलतः 'आई कपालस्' ऐसा संस्कृत है।

Encephalitis (अमिफॅलिटिम)नामक जो रोग है वह भी 'कपालिवस'

यानि ललाट यां मस्तिष्क सम्बन्धी ही है।

नाम या नामिका ने ही अंग्रेजी का nose शब्द है। शैम से नाक बहुना है या दबास लेने में बाधा आती है नो उस रोग को 'नायनोसिस' कहा जाता है, जो 'शीन-नाम' का अपभ्रंग है। Microbe शब्द से अन्तिम 'be' अक्षर निकालकर Micro शब्द रह जाता है जो 'कृमि' शब्द का उल्टा ह्म है।

अनिडिओं को entrails (ऐट्रेल्स्) कहा जाटा है, जो आंत्रल ऐसा

संस्कृत सध्य है।

गरीर के किसी भाग के ऊपर बेलवूटों के आकार के फोड़े उठते हैं क्रिम डॉक्टरी शास्त्रमें herpis (हर्षिम्) कहते हैं। वह सर्पम् ऐसा संस्कृत है। 'म' का उच्चार 'ह' होने से सर्पस् रोग का यूरोपीय नाम हर्षिस पड़ा। भारतीय परिभाषा में इस रोग का 'नागन' नाम प्रचलित है। नागन सपाँ का ही तो प्रकार होता है।

टॉक्टरी में जिसे 'ग्लैण्ड' कहते हैं बह संस्कृत का ग्रंथी शब्द है।

बूंद या बूंद टपकना—इसके आरल भाषा में drop, drip, drops, dropsy आदि जो शब्द हैं वह संस्कृत के ट्रप्स् शब्द से बने हैं। स्नायु की muscle (मसल) कहा जाता है, यह 'मांसल' ऐसा संस्कृत शब्द है।

अस्य जब रोगी, दूपित या मलिन होती है तो उसे डॉक्टर लोग asteomalacia कहते हैं-जो 'अस्थिमलाशय' का विकृत उच्चार है।

किसी व्यक्ति पर शब्य-किया करने के पूर्व उसे वेदना न हो अतः क्लोरोफॉर्म मृंचाकर मृष्टिन किया जाता है। उस प्रक्रिया को 'अनास्थेशिया

कहा जाता है जो 'अतास्यशायी' ऐसा संस्कृत शब्द है। 'अन-आस्या वानि द्रवस्था में, अचेतन अवस्था में लेटा हुआ' ऐसा उसका अर्थ होता है।

अंतडिओं को कफ द्वारा उत्पन्त हुए आम् नाम के रोगजन्तु विपट जाते हैं तो आँव या अमांश का रोग बनता है। उसी को डॉक्टर लोग अमेबिऑसिस् कहते हैं।

उपजाऊ अवस्था को fertility (फॉटलिटी) कहा जाता है। वह फलित-इति' संस्कृत शब्द है। उसमें केवल 'ल' अक्षर का उच्चार 'र' हुआ है।

जमेंनी में लगभग ४०० वर्ष पूर्व हायनेमन् (उर्फ हनुमान) शास्त्री नाम के डॉक्टर थे। उन्होंने homoeopatby नाम का एक अलग रोग चिकित्सा शास्त्र तैयार किया । वास्तव में वह संस्कृत नाम है—'सम–इव– पथि'। उसी का उच्चार हम-इव-पथि किया गया है। रोग जैसे ही उप-चार का मार्ग उसमें होने के कारण उसे 'सम-इव-पिय' कहा गया। स्वस्य व्यक्ति को जो ओषघि देकर कोई रोग उत्पत्न होता है वही उस प्रकार की पीड़ा निर्माण करने वाली दवा होती है। यह होमियोपयी का सिद्धान्त है।

होमियोपॅथी का नामकरण हो जाने पर डॉक्टरी वालों को निजी द्यास्त्र को एक विशिष्ट नाम देने की आवश्यकता पड़ी। उनका चिकित्सा मार्ग भिन्न था। रोग जन्तु को मारने पर डॉक्टरी बास्त्र में जोर दिया जाता है। अतः उन्होंने तब से निजी चिकित्सा पद्धति को allopathy (ॲलोपॅथी) कहा जो वास्तव में अलगपंथी शब्द है। उसमें से 'ग' अक्षर गायव होकर अँलोपँथी नाम से डॉक्टरी चिकित्सा शास्त्र है।

यहां हम चन्द उदाहरण ही दे पाए हैं जो एक नये पय के प्रदर्शक माने जाने चाहिए। विचार करने पर विद्वान् पाठकगण डॉक्टरी परिभाषा और परम्परा के आयुर्वेदीय स्रोत स्वयं ढूंढ़ सकेंगे। उसमें शरीर के अवयव, रोगों के नाम, उपचार-पद्धति, रोगों के लक्षण, औषधियों के नाम आदि सर्व-प्रकार की समानता दीक्षेगी। क्योंकि कृतयुग से यानि विश्व के आरम्भ से महाभारतीय युद्ध तक आयुर्वेद एकमेव वैद्यक शास्त्र सारी मानव-जाति में प्रमृत था। महाभारतीय युद्ध के पश्चात गुरुकुल शिक्षा मंग हुई और जनसमूह तितर-बितर हो गए। अतः आयुर्वेद की शिक्षा और संशोधन अणाली को भी क्षति पहुँची।

XAT.COM.

बिदक साम्राज्य टूटने पर जैसे उसके सुर(Syria), अमुर(Assyria) आदि प्रादेशिक खंडराज्य निर्माण हुए; सनातन धर्म की चातुवंण्यं समाज पद्धति टूटने पर उसके यहूदी, शंव, जैन, बौद्ध, वंष्णव, ईसाई, इस्लाम पद्धति टूटने पर उसके यहूदी, शंव, जैन, बौद्ध, वंष्णव, ईसाई, इस्लाम आदि पंच निर्माण होते गए। संस्कृत भाषा वाले गुरुकुल बन्द होने पर आदि पंच निर्माण होते गए। संस्कृत भाषाएँ जैसी बनीं उसी प्रकार आयुवंद उसकी माकृत या विकृत प्रादेशिक भाषाएँ जैसी बनीं उसी प्रकार आयुवंद उसकी माकृत या विकृत प्रादेशिक भाषाएँ जैसी बनीं उसी प्रकार को भी की गुरुकुल शिक्षा मंग हो जाने पर आयुवंदीय चिकित्सा-जास्त्र के भी की गुरुकुल शिक्षा मंग हो जाने पर आयुवंदीय चिकित्सा-जास्त्र के भी विश्व शिक्षा मंग हो जाने पर आयुवंदीय चिकित्सा-जास्त्र के भी वा गुरुकुल शिक्षा मंग हो जाने पर आयुवंदीय चिकित्सा-जास्त्र के भी वा गुरुकुल शिक्षा मंग हो जाने पर आयुवंदीय चिकित्सा-जास्त्र के भी वा गुरुकुल शिक्षा मंग हो जाने पर आयुवंदीय चिकित्सा-जास्त्र के भी वा गुरुकुल शिक्षा मंग हो जाने पर आयुवंदीय चिकित्सा-जास्त्र के भी वा गुरुकुल शिक्षा मंग हो जाने पर आयुवंदीय चिकित्सा-जास्त्र के भी वा गुरुकुल शिक्षा मंग हो जाने पर आयुवंदीय चिकित्सा-जास्त्र के भी वा गुरुकुल शिक्षा मंग हो जाने पर आयुवंदीय चिकित्सा-जास्त्र के भी वा गुरुकुल शिक्षा मंग हो जाने पर आयुवंदीय चिकित्सा-जास्त्र के भी वा गुरुकुल शिक्षा मंग हो जाने पर आयुवंदीय चिकित्सा-जास्त्र के भी वा गुरुकुल शिक्षा मंग हो जाने पर आयुवंदीय चिकित्सा-जास्त्र के भी वा गुरुकुल शिक्षा मंग हो जाने पर आयुवंदीय चिकित्सा-जास्त्र के भी वा गुरुकुल शिक्षा मंग हो जाने पर आयुवंदीय चिकित्सा-जास्त्र के भी वा गुरुकुल शिक्षा मंग हो जाने पर आयुवंदीय चिक्र सा गुरुकुल शिक्षा मंग हो जाने पर आयुवंदीय चिक्र सा गुरुकुल वा गुरुकुल शिक्षा मंग हो गुरुकुल शिक्षा मंग गुरुकुल शिक्षा मंग गुरुकुल शिक्

विलियम ड्यूरेंड नाम के अमरीकी विद्वान् ने मानवीय सम्यता की कथा (The Story of Civilization) नाम का दस खंडों का ग्रंथ लिखा है। उसके खंड (ख) के पृष्ठ ५२१-५३० पर लिखा है कि आधुनिक anatomy, physiology और chemistry के कुछ पहलू हिन्दू वैद्यक शास्त्र से ही दिए गये हैं। Lymphaties, nerve plexus, fascia, adipose and vescular tissues, mucous and Synovial membranes और अन्य कई मानवीय शरीर के भाग जो शब-विच्छेदन से भी शायद (प्रत्येक विद्यार्थी को) समभ नहीं आते उन सबका उत्तम विवरण आयुर्वेद में है। कुस्तपूर्व भारत के वैद्यों को पाचनिकया, विविध पाचक रसों की गतिविधि, अन्त का रुधिर आदि में क्रमशः बदल जाना-शादि का सम्यक् ज्ञान या। Weismann के २४०० वर्ष पूर्व अत्रेय ने लिखा है कि पुरुष बीज में सूदम रूप में उस व्यक्ति की पूरी छवि अन्तर्भूत होती है ... अतः विवाह पूर्व दर के पौरुयत्व की जांच आवश्यक समभी जाती थी। इसी कारण मनुस्मृति में सूचित किया गया है कि क्षय, मानसिक. विकृति, महारोग, बलकोष्ठ, बबासीर आदि से जर्जर व्यक्तियों के विवाह नहीं कराने चाहिए।

वर्तमान युग में प्राकृतिक आधार का संततिनियमन सुकाया जाता है। वह विधि क्रस्त पूर्व सन् ५०० में हिन्दू लोग भी जानते थे—कि स्त्री के मासिक धर्म के पश्चात् १२ दिनों तक गर्भधारण नहीं होता; कि गर्म का कत्या या पुत्र बनना कुछ समय पर्वात् निश्चित होता है और आहार या ओषधि से गर्म को स्त्री या पुरुष बनाने की विधि भी प्राचीन हिन्दू नीग जातते थे।

जानते थे।

बाराणसी के गुरुकुल में सुश्रुत आयुर्वेद पढ़ाया करते थे। अपने गुरु

बाराणसी के गुरुकुल में सुश्रुत आयुर्वेद पढ़ाया करते थे। अपने गुरु

धन्वन्तरी की रोगनिदान व रोगोपचार की पद्धित सुश्रुत ने संस्कृत में

धन्वन्तरी की रोगनिदान व रोगोपचार की पद्धित सुश्रुत ने संस्कृत में

लिखी है। उस ग्रंथ में शल्यचिकित्सा, स्त्रियों के रोग, आहार, स्तान,

लिखी है। उस ग्रंथ में शल्यचिकित्सा, स्वच्छता और आयुर्वेदीय शिक्षा का विपुत्त

ओपिंग, बालकों का आहार, स्वच्छता और आयुर्वेदीय शिक्षा का विपुत्त

विवरण है।

चरक में लिखी संहिता के अनुसार वर्तमान युग में भी रोग चिकित्सा की जाती है। वैद्य लोगों को उन्होंने एक आदर्श कथन किया है कि को जाती है। वैद्य लोगों को उन्होंने एक आदर्श कथन किया है कि आयुर्वेदीय चिकित्सा का उद्देश्य कोई ऐहिक स्वार्थ या लाभ नहीं होना चाहिए। चिकित्सा का उद्देश्य केवल दु:खी-रोगी व्यक्तियों की पीड़ा नष्ट करना ही होना चाहिए। इसी में श्रेष्ठत्व पाना चाहिए।

उनके परचात् बाग्भट्ट और भाविमश्र के नाम स्यात है। बाग्भट्ट ने गद्य और पद्य में ओषधि कोश लिखा है।

भाविमश्र के लिखे विस्तृत ग्रंथ में शरीर-रचना, शरीर-क्रिया और ओग्रंथ योजना की चर्चा है। उसमें क्षिराभिसरण की क्रिया-वर्णन भी है। लेगिक रोग सिफलिस पर पारे का उपाय बतलाया है। वह सिफलिस रोग पार्चुगीज आक्रामकों द्वारा भारत को एक प्रकार की यूरोपीय देन

है।

"सुश्रुत ने अनेक शत्य कियाओं की विधि लिखी है, जैसे मोतियाबिद,

"सुश्रुत ने अनेक शत्य कियाओं की विधि लिखी है, जैसे मोतियाबिद,

हिनया, पथरी, पेट चीरकर गर्भ निकालना इत्यादि। उसी ग्रंथ में शत्य
हिनया के १२१ औजारों का वर्णन है। उनके आधुनिक यूरोपीय नाम है

किया के १२१ औजारों का वर्णन है। उनके आधुनिक यूरोपीय नाम है

Lancers, sounds, forceps, catheters and rectal and vaginal

speculums.

शल्य-किया की शिक्षा देने के लिए शबों के चीर-फाड़ से शरीर-रचना और रोगों के परिणाम सिलाता आवश्यक है, ऐसा सुखूत का आदेश है। कटे-टूटे कान की मरम्मत करने के लिए उसी स्पक्ति के सरीर के किसी अन्य भाग की त्वचा निकालकर उसे कान पर लगाने की विधि सुखूत के प्रवाद शुरू की। उसी के अनुवायियों के मार्गदर्शन से कटी नाक को जोड़ देने का rbinoplasty नाम की कियाविधि पाश्चात्य धैद्यक शास्त्र में उतर आई है।

Gacrison नाम के एक पाश्चात्य विद्वान् के अनुसार प्राचीन हिन्द वैद्य लोग भग्न नाड़ी को जोड़ने की शस्यिकिया छोड़कर बाकी सब प्रकार की अल्बिक्याएँ कुशलतापूर्व क कर लेते थे। हाथ या पैर कटवाना, उदर की चीर-फ़ाइ, टूटी हड्डी जोड़ना, hemorrhoids और fistulas काट देना इत्यादि करना वे जानते थे।

शत्यिकवा की गतिविधि, तैयारी आदि के बारे में सुश्रुत ने अनेक नियम बताए हैं। पाव दूषित न हो इसलिए चोट को धूप आदि उष्ण सुगंधित इन्यों से गुढ़ रखने की आवश्यकता सुश्रुत ने ही सर्वप्रथम इतलायी ।

विविध आसवों के प्रयोग से वेदना निग्रह कराने के प्रकार चरक और सुश्रुत के ग्रंथों में ही प्रथम बार उल्लेखित हैं। सन् १२७ में दो वैद्यों ने एक हिंदू राजा के मस्तिष्क की शत्यिकिया करते समय उसे वेदना न हो इससिए सम्मोहिनी जीवच का प्रयोग किया था। आधुनिक पाश्चात्य डॉक्टरी शास्त्र में इसी को क्लोरोफॉर्म या अन्रस्थेकिया (anaesthesia) कहा है।

मुख्त ने ११२० रोगों के नाम दिए हैं जिनकी पहचान नाड़ी-परीक्षा हृदय की धक्-धक् और अन्य लक्षणों से करने का मार्ग बतलाया है। सन् १३०० के एक प्रंथ में नाड़ी-परीक्षा का वर्णन दिया है। मूत्र का निरीक्षण, परोक्षण, विश्लेषण आदि से रोग का पता लगाने की विधि बतलाई है।

चीनी यात्री युआन्-च्वांग के समय वैद्यकीय चिकित्सा प्रारम्भ करने मे पूर्व भारतीय वैद्य लोग रोगी को एक सप्ताह उपवास कराते थे। उसी से कड़मों के रोग समाप्त हो जाते थे। यदि व्याघि फिर भी रही तो अन्य बोषण दिए जाते थे। जोषण दिए जाने पर भी अत्यल्प प्रमाण में प्रयोग किए जाते थे। अधिकतर महत्व आहार, स्तान, बस्ती, सूंघने की दवाएँ, इंडेक्सन और दूबित रक्त का योक्न करना आदि उपायों को दिया जाता 911

विषवाचा को ट्र करने में वैद्य लोग बड़े प्रवीण थे। बर्तमान समय में भी पाइचात्य डॉक्टरों से सर्पदंश पर वैद्यों की चिकित्सा अधिक प्रभाशी साबित होती है।

'माता' उर्फ वेचक की रोकने वाला Vaccination का उपान की अठारहवीं शताब्दी तक यूरोप में ज्ञात नहीं था, वह भारत में सन् ५५० में भी प्रचलित या। धन्वन्तरी आयुर्वेद के एक बड़े प्राचीन आचार्य है। इनके ग्रन्थ में लिखा है कि एक शहप से गो के स्तन से जरा-सा द्रव निकाले और वह मानव की बाहों पर कन्धे से थोड़ा नीचे उसी शत्य से स्वचा के अन्दर जरा-सा प्रविष्ट करें जिससे थोड़ा रक्त वाहर दिखाई दे। मी के स्तन का यह द्रव मानव-रुधिर में घुल-मिल जाने पर चेचक जैसा थोड़ा जबर आता है और माता की बीमारी नहीं होती।

आधुनिक पारचारय विद्वानों का मत है कि वर्णव्यवस्था इसलिए बनाई गई थी कि उससे रोगों का उद्भव और प्रचार न हो। सुश्रुत और मनु के कहे स्वच्छता सम्बन्धी विविध नियम जन्तुसंकर द्वारा रोगों के प्रसार पर नियंत्रण रहे—इस उद्देश्य से किए गए दीखते हैं।

"पाश्चात्य विद्या में जिसे hypnotism कहते हैं उसी को वैदिक, हिन्दू प्रथा में (मन्त्र-तंत्र, जादू टोना आदि) मोहिनी विद्या कहा जाता था। हिन्दू, ईजिप्सी, ग्रीक आदि सभी लोगों में ऐसे उपायों के लिए रोगी को मन्दिरों में ले जाया करते थे। Braid, Esdail, Elliatson आदि जिन व्यक्तियों ने इंग्लैण्ड में मोहिनी विद्या का प्रसार किया उन्हें वह ज्ञान और अनुभव भारत से ही मिला।

Garrison ने लिखा है कि अलैक्जेण्डर के समकालीन हिन्दू वैद्य बड़े प्रवीण समभे जाते थे। कुछ विद्वानी का कहना है कि स्वयं अरिस्टॉठल ने हिन्दू वैद्यों से उपचार करवाया था।

सलीफ हरून-अल-रसीद हिन्दू वैद्यों की स्थाति से बड़ा प्रभावित था और उसने आयुर्वेद की शिक्षा तथा अस्पतालों का संगठन करते के लिए बगदाद नगर में कई वैद्यों को निमंत्रित किया। Lord Ampthaill कहते हैं कि आधुनिक और मध्ययुगीन चिकित्सा-पद्धति पाइचात्य लोगों ने अरबों द्वारा भारत से सीखी।

अतिप्राचीन हिन्दू रोमनिदान-पद्धति के अनुसार शारीरिक व्याधि या व्यथाएं दूषित जल, वायु, कक या रक्त के कारण उत्पन्न होती हैं। उनका उपाय ओषधियां या मंत्र-तंत्र आदि से होते देखकर पाश्चात्य लोग दंग हो जाते थे। ऋग्वेद में एक सहस्र से अधिक ओषधि बूटों के नाम उद्धृत हैं और जाते थे। ऋग्वेद में एक सहस्र से अधिक ओषधि बूटों के नाम उद्धृत हैं और जाते थे। ऋग्वेद में एक सहस्र से अधिक ओषधि बूटों के नाम उद्धृत हैं और अधिक जल से रोग ठीक करने के उपाय बतलाए हैं। वैदिक युग में भी आयुर्वेदिक ज्याय और मंत्र-तंत्र आदि के उपाय ऐसे दो भिन्न प्रकार थे। अपायुर्वेदिक ज्याय और मंत्र-तंत्र आदि के उपाय ऐसे दो भिन्न प्रकार थे। उस समय वैद्य लोग निर्जी घरों के चारों ओर ओषधि वृक्षों के ही बाग लगाकर रहा करते थे और उन्हीं से रोगियों का इलाज करते थे।

उत्पर उद्धत ब्योरा William Durant के The Story of Civilization नाम के दशखंडी ग्रन्थ से लिया गया है। इससे पाठक अनुमान लगा सकते हैं कि प्राचीनकाल में उपयुक्त वनस्पतियों का पता लगाना, उनसे अर्थ, आमव, चूर्ण, भरम, अवलेह आदि बनाना, रोगों का निदान करना और उनकी चिकित्सा करना—ऐसी प्रत्येक शाला में आयुर्वेद शास्त्र कितना पारंगत है।

चरक, सुयुत आदि के समय का अनुमान जो इयूरेंट द्वारा दिया गया है उसे पाठक अधिकृत या निर्णायक न समभों। वैदिक संस्कृति की प्राची-नता कम दिलाने की उनकी प्रथा रही है। पाठचात्य कुस्ती सम्यता केवल १६०० वर्ष प्राचीन होने के कारण कृतयुग से चली आ रही लाखों-करोड़ों वर्ष की वैदिक प्राचीनता की कल्पना भी नहीं कर सकती।

उन्नोसबों बनाब्दी में जब वम विमान आदि शस्त्रास्त्रों का शोध नहीं जमा वा और पाइचात्य भौतिक शास्त्र तथा विद्याएँ विशेष प्रगत नहीं थीं नब Sir willaim Gones, Maxmuller आदि विद्वानों की धारणा थी कि विद्य का निर्माण कृस्त पूर्व वर्ष ४००४ ई० में हुआ। अतः तत्पदचात् रामायण, महाभारत, बुद्ध, शंकराचार्य इत्यादि हुए। इस प्रकार करोड़ों वर्षों का इतिहास उन्होंने लगभग ६००० वर्षों में ठोंककर ऐतिहासिक कालकम का सत्यानाण कर रखा है। अतः प्राचीन वैदिक संस्कृति तथा व्यक्तियों के उनके अनुमान प्रमाणित नहीं साने जाने चाहिए।

जिन घन्वन्तरी की वे बात करते हैं वे मुख्टि निर्माण समय, देवहुल्य प्रथम जानव पीड़ी में आयुर्वेद के मूल प्रणेता धन्वन्तरी हो सकते हैं या बाद की पीढ़ियों में जन्मे कोई श्रेष्ठ आयुर्वेदाचार्य भी हो सकते हैं। यह भी हो सकता है कि मूल बन्बन्तरी से आरम्भ किए आयुर्वेद शिक्षा संस्थान के गारे ही प्राचार्य अन्वन्तरी ही कहलाते हों, जैसे शंकराचार्य जी के धर्मधीठ पर अधिष्ठित होने बाला प्रत्येक व्यक्ति शंकराचार्य ही कहलाता है।

आयुर्वेद के सन्दर्भ में ग्रीम, ईजिप्त, बगदाद, चीन आदि प्रदेशों का वर्णन आया है वह ठीक ही है। किन्तु उसका सही अयं यह है कि उन प्रदेशों के नोग बीड़, कुस्ती या मुसलमान बनने से पूर्व सारे सनातन बैदिक धर्मी के नोग बीड़, कुस्ती या मुसलमान बनने से पूर्व सारे सनातन बैदिक धर्मी होने के कारण अन्य संस्कृत बिद्याओं के साथ-साथ आयुर्वेद भी पढ़ते थे। होने के कारण अन्य संस्कृत बिद्याओं के साथ-साथ आयुर्वेद भी पढ़ते थे। हमें परिवर्तन के सैकड़ों वर्ष पश्चात् भी वे सर्वप्रकार की बैदिक शिक्षा हो।

क्रावेद में एक सहस्र से अधिक ओपिध वनस्पतियों का उल्लेख आया है, ऐसा बचन ऊपर उद्धृत किया है, वह तकसंगत भी है। क्योंकि हम इस ग्रन्थ के प्रथम भाग में यह स्पष्ट कर चुके हैं कि इस विश्व की तथा इस ग्रन्थ के प्रथम भाग में यह स्पष्ट कर चुके हैं कि इस विश्व की तथा मानवी जीवन की प्रत्येक शाखा का उच्चतम ज्ञान वेदों में प्रस्तुत है। अतः गनमें कुछ मूल, महत्त्वपूर्ण ओषिध वनस्पतियों की सूची होना अनिवायं उनमें कुछ मूल, महत्त्वपूर्ण ओषिध वनस्पतियों से ही जटिल से जटिल था। हो सकता है कि इन वेदघोषित वनस्पतियों से ही जटिल से जटिल था। हो सकता है कि इन वेदघोषित वनस्पतियों से ही जटिल से जटिल या। हो सकता है कि इन वेदघोषित वनस्पतियों से ही जटिल से जटिल या। हो सकता है कि इन वेदघोषित वनस्पतियों से ही जिला उन वेदोक्त रोगों के ऊपर लागू होने वाले रामबाण रसायन बनते हों। जतः उन वेदोक्त वनस्पतियों पर समाधिस्थ अवस्था में एकाग्रचित्त से विचार करके उनसे कुछ और रामबाण रसायन बनाए जाने असम्भव नहीं।

पाइचात्य धारणानुसार जंगली अवस्था में हजारों वर्ष रहते-रहते मानव ने अपनी उन्नित स्वयं कर ली। यदि यह धारणा सही होती को विद्यालयों में उच्चतम शिक्षा प्राप्त शिक्षक नियुक्त करने की आवश्यकता नहीं होती। में उच्चतम शिक्षा प्राप्त शिक्षक नियुक्त करने की आवश्यकता नहीं होती। अतः देवकोटि के प्रथम पीढ़ी से ही प्रत्येक शाखा का उच्चतम ज्ञान मानवों को उपलब्ध कराया गया था यह वैदिक परम्परा की धारणा ही मही है। को उपलब्ध कराया गया था यह वैदिक विद्याएँ कभी प्राथमिक जंगली इसका और एक प्रमाण यह हैं कि वैदिक विद्याएँ कभी प्राथमिक जंगली अवस्था में दिखाई देती ही नहीं। जित्तना पीछे जाओ उतना एक से एक अवस्था में दिखाई देती ही नहीं। जित्तना पीछे जाओ उतना एक से एक बढ़कर विद्वान्, श्रेष्ठ, चरित्रवान व्यक्ति का ही नाम प्रत्येक शाखा में दिखाई पड़ता है। ऐसा करते-करते वैदिक विद्वत्ता श्रेणी, बह्या, नारद, गणेश आदि तक पहुँचती है। उनसे हर क्षेत्र में गुरु परम्परा से जान स्रोत хат,сом.

अखण्ड बहुता रहा है।

महाभारतीय युद्ध के महासंहार के परचात् अफीका, यूरोप, ऑस्ट्रेलिया, पिक्चन एकिया आदि प्रदेशों में गुरुकुल शिक्षण कम टूट-फूटकर बन्द हो गया। तथापि टूटा-फूटा आयुर्वेद जैसा-तैसा उन दूर के प्रदेशों में चलता रहा। ऐसी ही एक टूटी-फूटी आयुर्वेदीय शाखा यूनानी कहलाने लगी।

पथ्यकर ओषधि करने वाले और बेचने वाले को पथ्यकरी उर्फ प्रारी कहा जाता था। वही शब्द अ-पथ्यकरी (Apothecary) के उच्चार से अभी भी ऑग्ल भाषा में रूड़ है। जैसे स्नान को कुछ लोग अस्नान भी कहा करते हैं।

बह पश्यकरी उर्फ अपश्यकरी शब्द भले ही अतिसूक्ष्म प्रमाण हो किन्तु अति महत्त्वपूणं और ठोस प्रमाण है कि यूरोप में भी आयुर्वेद प्रचलित था। विद्वानों को ऐसे महत्त्वपूणं प्रमाणों से बड़े-बड़े उपयुक्त निष्कषं निकालना सीखना चाहिए। आज तक इससे बिल्कुल विपरीत होता रहा है। ऐसे कितने ही प्रमाण छोटे और नगण्य मानकर फैंके जाते रहे। 'एक: चन्द्र: तमा हॅती न च तारागण शतरिप' उक्ति के अनुसार ऐसा एक-एक प्रमाण बड़ा महत्त्वपूणं होता है। इसका अर्थ यह न समभें कि हम एकमात्र छोटे प्रमाण से संतुष्ट हैं। हम और भी अनेक प्रमाण अवश्य देंगे। किन्तु घास का तिनका जिस तरफ मुकता हो उसके अनुसार हवा किस दिशा में बहती है इसका पता तो लगता ही है।

# यूरोप के वंद्य

होरोथो चंपनीन (Dorothy Chaplin) के लिखे एक ग्रंथ में उल्लेख है कि इंग्लैंग्ड में जिन घरानों के नाम Macbeth, Beaton या Betunes आदि थे, वे सारे बंद्य थे। बंद्य नाम के ही वे यूरोपीय अपभ्रंश है। उसका अर्थ था 'आयु का पुत्र' (Scotsman, Origin of Surnames, जून १६, १०३४)। एक प्राचीन गैलिक जाति के यूरोपीय व्यक्ति का नाम Bheathadh लिखा जाता था। किन्तु उस लिखित नाम में अन्तिम dh (यानि ध) का उच्चार किया नहीं जाता था। इससे स्पष्ट है कि Bheatha यह वैद्या शब्द ही था। शिवजी को वैद्यों की देवता के रूप में

ही बैद्यनाथ कहा जाता है।

जिस प्रत्य के पृष्ठ १६६-७० में ऊपर उद्धृत उल्लेख डोरोबी चैपलीन नाम की महिला ने किया है उस प्रत्य का नाम है Myth, Matter and Spirit or Keltic and Hindu Links । वैद्य शब्द का विश्लेषण 'आयु का पुत्र, नहीं होता । वैदिक संस्कृति से हजारों वर्ष तक सम्पकं टूट जाने से अयं में बहुत फर्क आ जाना अस्वाभाविक नहीं तथापि आयु-पुत्र के बजाय यूरोप में तथा अन्य प्रदेशों में उस शब्द का अर्थ आयुर्वेदाचार्य ही था, यह डोरोबी चैपलीन के कथन से स्पष्ट हो जाता है । भारत में भी जब वैदाः शब्द के 'वेद', 'वेद' 'वैद्यजी' आदि अपभ्रंश प्रचलित है तो सुदूर यूरोप में उसके 'वेद', वेत्नन, वेथा' आदि अपभ्रंश होना स्वाभाविक था ।

#### सिन्ध वैद्य

इस्लामी देशों में तथा ऑग्ल साहित्य में सागरप्रवासी सिन्ध बैद (Sindbad The Sailor) की कथा प्रचलित है। वह इस कारण कि दूर प्रदेशों में जब आयुर्वेद की पढ़ाई धीरे-धीरे कीण और नष्ट होती गई तब सिन्ध बैद्य प्रदेश निवासी भारतीय बैद्य शास्त्री निमन्त्रण आने पर ईरान, इराक, अरबस्थान, सीरिया, असीरिया आदि देशों में जाकर रोगपीड़ितों की चिकित्सा करते थे। क्योंकि भारत को छोड़कर अन्य देशों में सब प्रकार की पढ़ाई ही बन्द हो गई थी। ऐसे ही एक या अनेक सागरप्रवासी बैद्यों के अनुभवों की कथा कहते-कहते Sindbad The Sailor शीर्षक की अद्मृत अनुभवों वाली एक काल्पनिक कथा ही बन गई। किन्तु उसका मूल था एक (या अनेक)प्रक्यात वैद्य का रोगियों के उपचारार्थ अन्तर्राष्ट्रीय सागर प्रवास।

## रूस में आयुदेवता

हस का सायवेरिया भाग बड़ा विस्तीण और अति शीत होने के कारण वहां मानय बस्ती विरल है। कुस्ति धर्म का वहां गहरा प्रभाव न होने के कारण वहां अभी तक प्राचीन वैदिक संस्कृति के अवशेष दिसलाई देते हैं। भारत से डॉक्टर लोकेशचन्द्र कुछ साथियों को लेकर वहां दो-तीन

बार हो आए। उन्होंने वहाँ देखा कि वहाँ के श्रद्धालु लोग अभी तक गंगा जल की पवित्रता को मानते हैं। हिगाप्टक, त्रिफला आदि आयुर्वेदिक ओपिश बनाते हैं। किसी सम्बन्धी को चिन्ताजनक रोग होने पर आयुदेवता की मृति की पूजा करते हैं। उस आयुदेवता की एशिया देशवाली प्रचलित मृति International Academy of Indian Culture, J-२२, होज खास, नई दिल्ली में प्रदर्शित है।

आयुर्वेद का प्राचीन विश्वप्रमार, प्राचीन वैदिक विश्व साम्राज्य का एक नगरत प्रमाण है। जिसकी लाठी उनकी भेम कहावत के अनुसार जिसका साम्राज्य होता है उसकी यदि निजी चिकित्सा-पढ़ित हो तो वह निजी चिकित्सा-पढ़ित चलाता है। जैसे भारत में अप्रेजों का राज्य कायम हो जाने पर उन्होंने आयुर्वेद के स्थान पर पाश्चात्य डॉक्टरी चिकित्सा को ही सरकारी मान्यता, प्रोत्साहन और महाव्य येते रहने की चीति जपनाई। उनी प्रकार इस्लामी जासनकाल में यूनानी को प्रोत्साहन मिला अद्यपि यूनानी तो आयुर्वेद से विछड़ी अरबी चिकित्साकाटा ही थी।

यूनानी जैसे आयुर्वेद की मिन्त-मी आजा बन गई थी उसी प्रकार भिरुत आदि जो बन दासी लोग थे उसमें भी एक आयुर्वेदिक शाखा प्रचितत जी। बाणों को किसी बदस्पति का विच् त्रगाकर उससे शिकार में पशु नारना, सर्पदंग होने पर किसी औषधि से विषयाधा को ठीक करता ऐसे कई अद्भृत उपाय जंगल में रहने बालों को जात होते हैं।

पूर्ण के एक आयुर्वेद महाविद्यालय के भूतपूर्व आचार्य गुक्के बतला रहें के कि अस्विक्षय (Bone T.B.) का उनकी जानकारी में कोई उपाय नहीं या। अतः अपने विद्यालय के करणालग में वे अस्विक्षय रोगी का उपचार दीक ने नहीं कर पाते ये। किन्तु उन्हें एक ग्रंबार-मा व्यक्ति दिला जो बोला कि अस्विक्षय की उनके पाग एक रामवाण ओविव है और उनमें पीड़ित किसी भी व्यक्ति को यह निःशुक्क उपचार करने के लिए तैशर या। जनः उन विद्यालय के करणालय में जब भी कोई अस्थिक्षय का रोगी दालिस होता, वे उस ग्रंबार व्यक्ति को सन्देशा भेज देते। उस पर वह स्थक्ति किसी विद्युट तिथि की रात को जंगल में जाकर एक मूर्गी ले आता। उसे वह पत्थर पर पानी में विस कर रोगी की हड़ी पर उसका लेप

लगा दिया करता । उससे बिना कष्ट के और बिना किसी द्रव्य सर्च के रोगी स्वस्य हो जाता । तथापि मिन्नतें करने पर भी वह उस मूली का नाम गुप्त रखता था । अतः जगली बार जब एक रोगी पर इलाज करने का उमे सन्देशा भेजा गया तो आयुर्वेद महाविद्यालय का एक प्रतिनिधि दूर से उस गंबार का पीछा करता रहा । उसे देखना था कि कौन से स्थान से वह व्यक्ति कौन-सी मूली लाता है । किन्तु उस गंबार व्यक्ति के यह बात ज्यान में आ गई कि कोई उसका पीछा कर रहा है । उस दिन से वह व्यक्ति गायव ही हो गया । वह कभी लौटा हो नहीं और अस्थिक्षय की वह सीधी सादी निःशुल्क बूटी या मूली सर्वेदा के लिए अज्ञात ही रह गई ।

दूसरा एक उदाहरण गंडमाला रोग का है। इसे पाइचात्य लोग Glandular T.B. कहते हैं। इसमें चेहरे पर बड़ी-बड़ी गाँठें निकल आती हैं। उनमें दुर्गन्धयुक्त पीप और रोशी रक्त भरा रहता है। ऐसी एक स्की रोगी का किसी देहात के दर्जी ने उपचार किया और वह पूर्णतया रोगमुक्त हो गई जबकि अनेक डॉक्टर और वैद्यों ने हाथ टेक दिए थे और कहा कि उस भयानक रोग का उनके पास कोई निदान नहीं या।

उस नत्री रोगी को खुले स्थान पर किसी पड़ की छांव में एक टाट विछाकर वह दर्जी विठा देता। फिर वह रोगी का मूह किसी पुरुष्ये जैंगी गाढ़ी ओपिंध से लेप देता। कुछ समय परचात् वह लेप सूख जाने से चेहरे पर की वे गाँठें सुकद जातीं और उनमें से गन्दा रक्त, पीप आदि भरते-पर की वे गाँठें सुकद जातीं और उनमें से गन्दा रक्त, पीप आदि भरते-भरते सूमि पर गिर पड़ता। इस प्रकार लगातार कुछ दिन वह लेप जगाने से गारी गाठें सुकड़ कर शुद्ध होकर नष्ट हो गई। उस दर्जी वे एक पैना भी नहीं लिया, ओपिंब का नाम भी नहीं बनलाया और न ही कभी उसने उस आरचर्यकारी उपाय का दिंडोरां ही पीटा। किसी रोगी को योगायोग से उस दर्जी के आरचर्यकारी इलाज का पता लग जाए तो लग जाए, नहीं तो नहीं।

तीसरा उदाहरण है रतलाम के पास भावुआ रियासत के भिल्ल लोगों का। वे कलेक्टर साहब को मिलने दूर जंगल से आए थे। आने पर पता चला कि कलेक्टर साहब की जांध में एक बहुत बड़ा फोड़ा हो जाने में टांग सूज गई थी। अत: शरीर में तीव बेदना थी। स्थानिक कोई उपनार

सधता ही नहीं था। दिन-प्रतिदिन परिस्थिति गम्भीर होती जा रही थी जिस कारण वे बम्बई किसी बड़े डॉक्टर से परामर्श करने जाने वाले थे। तथापि उस रात्रिको रतलाम में ही रहने वाले थे। यह न्योरा सुनकर भीलों ने कहा "वैसे तो रात-भर कलेक्टर साहब रतलाम में ही रहने वाले हैं तो उस रात की वे वहीं का स्थानिक उपचार करके देख लें। हो सकता है कोई आराम आए। आराम यदि नहीं आया तो कल बम्बई जाना तो है ही"। उनका सुकाव मंजूर हो गया। कलेक्टर साहब को इतनी तीव शरीर पीड़ा हो रही थी कि 'डूबते को तिनके का आसरा' कहावत के अनुसार उन्हें किसी प्रकार भी आराम चाहिए था। तब वे भील जंगल में गए और एक कोई मुट्टीभर हरी वनस्पति लाये। उसे पीसकर उस वनस्पति का चटनी जैसा बड़ा, हरा, रसीला गोला फोड़े के ऊपर धरकर उन्होंने बाँध दिया और चल दिए। वह लगाते ही देदना धीरे-धीरे कम होती गई। कलेक्टर साहब को अच्छी-खासी नींद आ गई। और क्या आश्चर्य, प्रात: देखा तो वह बड़ा फोड़ा अब लगभग पूरा बैठ ही गया था। ओषधि तो कौड़ी की भी नहीं किन्तु उससे जो उन्होंने छुटकारा पाया वह अनमोल। यदि वे डॉक्टरी के चक में फैस जाते तो पता नहीं उनकी शारीरिक, आर्थिक, सामाजिक आदि कैसी-कैसी दुर्दवा होती और कलेक्टर की बीमारी से सरकारी और सार्व-जनिक काम में रुकावट आती वह अलग।

इस प्रकार भारत के आदर्श नागरिक को अतीत के हमारे गौरवशाली इतिहास का अंग-प्रसंग जात होना चाहिए तािक वह सरकारी अधिकारी, सामाजिक कार्यकर्ता या नेता बनने पर सारे देश में ढोल पिटवाकर ऐसे-ऐसे उत्त मोत्तम उपाय की पते सहित जानकारी देनेवाला एक संकलित कोश प्रकाशित करा सके या विशिष्ट, भयानक, पीड़ादायक रोगों की चिकित्सा के लिए विशेषजों के उपचार केन्द्र स्थापन कर सके। इस दृष्टि से इतिहास केवल एक परीक्षा पार करने का विषय न रहकर राष्ट्रोत्यान और मानव सेवा का एक उत्तम माध्यम बनाया जा सकता है, यदि इतिहास-शिक्षकों को विशिष्ट राष्ट्रीय उपयुक्तता की दृष्टि से इतिहास पढ़ाने का प्रशिक्षण दिया गया तो।

# ६ प्राचीन विश्व का वैदिक स्थापत्य

अनादिकाल से कृस्त धर्म के प्रसार तक सारे विद्य में दैदिक जीवन-प्रणाली ही प्रसृत थी। इस तथ्य के हम जो विविध सर्वागीण प्रमाण प्रस्तुत कर रहे हैं उसके अन्तर्गत इस अध्याय में हम यह बतलाने जा रहे हैं कि प्राचीनकाल में सर्वत्र वैदिक भवन रचना-पद्धति से ही सारी इमारते, पुल आदि बनते थे।

वैदिक परम्परा के अनुसार सृष्टि की उत्पत्ति के समय मानवों को वेदों का ज्ञान भण्डार और तदन्तर्गत १६ विद्या और ६४ कलाएँ परमजानी परमपिता परमात्मा द्वारा ही दिलाई गई थीं। विविध विद्याओं के देवतृत्य प्रणेताओं द्वारा वे विद्याएँ और कलाएँ मानव को दी गई। उनमें संगीत के प्रणेता थे गन्थवं और आयुर्वेद के प्रणेता थे धन्वन्तरी। उसी प्रकार स्पापत्य, यन्त्रकला (जिसको यूरोप की परिभाषा में आजकल Engineering और Technology कहा जाता है) के प्रणेता थे विश्वकर्मा।

महाभारतीय युद्ध के अपार संहार के पश्चात् गुरुकुल शिक्षा के साय-साय वैदिक स्थापत्य विद्या की शिक्षा भी टूट-फूट गई। लोगों के समूह विविध प्रदेशों में बिखर गए। उनके साथ वैदिक स्थापत्य कला भी बिखर गई और समय के साथ-साथ भिन्त धारणाएँ बन गई। जैसे यूरोप के गिरजायरों का विशिष्ट आकार या रोमन स्थापत्य की शैली, मेस्सिकों में पाए जाने वाले प्राचीन प्रासाद, मन्दिर इत्यादि। आयुर्वेद, संस्कृत भाषा, गुरुकुल शिक्षा, राज्य शासन आदि की जैसे भिन्न शासाएँ फूट निकली उसी प्रकार प्राचीन वैदिक स्थापत्य विद्या की भी अलग-अलग शासाएँ बन गई।

वैदिक परम्परा के अनुसार विद्या के दो भाग किये जाते थे—परा और अपरा। आज्यादिमक विद्या को परा विद्या कहा जाता है। इसमें जागतिक ज्यवहार की सारी बातों को अशाश्वत, नश्वर, भासमय, अल्प-कालीन समक्षा जाता है और देवी, आधिभौतिक ज्ञान को ही सही, शाश्वत अक्षर जान समका जाता है।

स्थापत्य जैसी जागतिक, मानवी, जड़-व्यवहारों में काम आने वाली विद्याओं में स्थापत्य विद्या का अन्तर्भाव होता है।

क्वित, यजुर्वेद, अथवंदेद और मत्स्यपुराण, अग्निपुराण आदि में स्थापत्य विद्या के अंश मिलते हैं। शिल्प उपवेद में स्थापत्य विद्या का अन्त-भाव होता है। वैदिक नगर-रचनाशास्त्र के ग्रन्थों कों शिल्पशास्त्र कहा जाता है। मानवी व्यवहार के नियम जिनमें दिये गये हैं ऐसे नीतिशास्त्रों में भी भवन-निर्माण, नगर-रचना आदि के नियम, संकेत, तत्व, तथ्य आदि पाये जाते हैं।

ईश्वरीय शक्ति, आध्यात्मिकता आदि में विश्वास न रखने वाले कुछ नास्तिक वाचक कदाचित् ऐसी शंका उठायेंगे कि भवन-निर्माण, नगर-रचना आदि में प्रवीण महामानव ईश्वर ने (या प्रकृति ने) प्रथम पीढ़ी में कैसे निर्माण किये ? क्या ऐसा चमत्कार कभी हो सकता है ?

ऐसे वाचक अपने आस-पास की सृष्टि का निरीक्षण व्यान देकर करें तो उन्हें सर्वत्र ऐसे कई चमत्कार दिखाई देंगे। प्रतिक्षण विश्व में सूक्ष्माति-सूक्ष्म जन्तुओं से लेकर बड़े-से-बड़े हाथी तक अनिगनत प्राणियों का जन्म-सरण, फूलों से मधु निकालने का मधुमिक्खयों का कौशल्य, व्यायाम किये बिना ही हाथी को प्राप्त होने वाली अपार शक्ति, विविध छोटे-बड़े पक्षियों की, उनकी आवश्यकतानुसार कच्चे-पक्के घोंसले बनाने की जन्मजात क्षमता आदि बातों को देखते हुए मानव ने भी प्रकृति से ही बैसा ज्ञान जन्मजात प्राप्त कर लिया हो, तो उसमें आश्चर्य की क्या बात है।

हमारा दूसरा तक यह है कि जैसे कोई पिता अपनी सन्तान को पढ़ा-लिखाकर व्यवहारक्षम बनाता है उसी प्रकार ईश्वर ने भी मानव को विश्व का व्यवहार चलाने के लिए उपयुक्त सारा ज्ञान आरम्भ में देना ही कम-प्राप्त है। हमारा तीसरा तर्क यह है कि पिता से पुत्र को मिलने वाले व्योरे को इतिहास कहते हैं। उस इतिहास द्वारा भी वैदिक परम्परा यही कहती है कि परमारमा ने मानव की प्रथम पीढ़ी को प्रत्येक शासा का सर्वोच्च ज्ञान उपलब्ध कराकर इस विश्व का आरम्भ किया।

#### वैदिक शिल्प विद्या

वर्तमान पादचात्य प्रणाली में जिसे Engineering कहते हैं उसे हम जिल्पज्ञान, विश्वकर्मा विद्या, यन्त्रकला या कारखानेदारी कह सकते हैं। उस विद्या का एक प्राचीन संस्कृत प्रत्य भृगु शिल्प संहिता कहलाता है। उसके तीन प्रमुख खण्ड और १० विभाग हैं जो उपशास्त्र कहलाते हैं। उन उसके तीन प्रमुख खण्ड और १० विभाग हैं जो उपशास्त्र कहलाते हैं। उन १० विभागों की ३२ शाखाएँ थीं जिन्हें विद्या कहा जाता था। उन्हीं में ६४ कलाएँ अन्तर्भृत थीं जिन्हें पाइचात्य प्रणाली में 'टेवनालांजी' कहा जाता

है।
बैदिक प्रस्तरा के अनुसार ब्रह्मा जी ने जीवन व्यतीत करने के लिए
बिदक प्रस्तरा के अनुसार ब्रह्मा जी ने जीवन व्यतीत करने के लिए
आवश्यक मानव को जो सारा ज्ञान-भण्डार दिया उसी को वेद कहते हैं।
आजकल हमें जो चार वेद प्राप्य हैं वे या तो उस मूल ज्ञान-भण्डार के
अजकल हमें जो चार वेद प्राप्य हैं वे या तो उस मूल ज्ञान-भण्डार के
किलयुग तक के वचे-खुचे हिस्से हैं या मूल विशाल बैदिक सम्पत्ति के संक्षिप्त

संक्षरण हैं।

"मानसार शिल्पशास्त्र" नाम के स्थापत्य ग्रन्थ के प्रणेता महर्षि

"मानसार के अनुसार ब्रह्मा जी ने नगर-निर्माण और भवन-रचना विद्याओं

मानसार के अनुसार ब्रह्मा जी ने नगर-निर्माण और भवन-रचना विद्याओं

में चार विद्वानों को प्रशिक्षण दिया। उनके नाम है—विद्वकर्मा, मय,

सं चार विद्वानों को प्रशिक्षण दिया। उनके नाम है विद्वकर्मा, मय,

स्वस्तर और मनु। इन प्रत्येक को एक-एक पुत्र हुआ, वे हैं स्थपति, सूनप्राही,
वर्धिक और तक्षक।

किले, महल, स्तम्भ, भवन, प्रासाद, पुल, मन्दिर, द्वार, विद्यालय, गुरुकुल, मठ आदि बनाने की विधि जिनमें कही गई है ऐसे उन कुछ मूल प्राचीन संस्कृत प्रन्थों के नाम हैं—मयमत, काष्यप, सारस्वत्यम्, मुक्ति-प्राचीन संस्कृत प्रन्थों के नाम हैं—मयमत, काष्यप, सारस्वत्यम्, मुक्ति-प्राचीन संस्कृत प्रन्थों के नाम हैं—मयमत, काष्यप, सारस्वत्यम्, मुक्ति-प्राचीन संस्कृत प्रन्थों के नाम हैं —मयमत, काष्यप, सारस्वत्यम्, मुक्ति-प्राचीन संस्कृत प्रस्वार्य काष्यप, सार्याप्य संहिता, काष्यपास काष्यपास विद्याप्रकृता, बृहत्संहिता, मनुष्यालय बन्द्रिका, सिल्पधासन इत्यादि।

#### उपेकित प्रम्थ

यह सेद की बात है कि उस स्थापत्य विद्या के लगभग सभी प्रन्थ उपेक्षित, दुर्लकित अवस्था में पड़े हुए हैं। विश्व के अन्य देशों में तो नया, भारत में भी वे ग्रन्थ लगभग निकम्मे ही हुए पड़े हैं। उनमें स्थापत्य विद्या के अनेक मौलिक कौशल छिपे हुए हैं। जैसे एक-दूसरे से दूर स्थित स्तम्भों की जोड़ी में से एक स्तम्भ को गदगद् हिलाने से उस जोड़ी का दूसरा स्तम्भ भी डोलने लगता है, ऐसे स्तम्भ महाराष्ट्र राज्य के जलगाँव जिले के दो देहाती, अहमदाबाद और पंजाब में हैं। दूसरा चमत्कार है कुछ मन्दिरों में लगे पत्थर के स्तम्भों का। वे स्तम्भ छत से तो भिड़े हुए हैं, किन्तु भूमि से थोड़े उठे हुए हैं। उस छेटी में से दरी या कपड़ा घुमाया जा सकता है। स्तम्भों में से बादों जैसे सप्तसुरों की आबाज निकाली जो सकती है। जिन स्तम्भों के अन्दर गोल जीना, छज्जे, कक्ष आदि होते हैं उन्हें एक स्तम्भ भवन कहा जाता है। ताजमहल, फतेहपुर सीकरी आदि सैकड़ों स्थानों में ऐसे कई एक स्तम्भ भवन है। बीजापुर के गोल गवाक जैसी इमारत में सूक्ष्मतम आवाज ११ बार निनादित हो उठने की व्यवस्था है। ऐसी वैदिक स्थापत्य की कितनी ही विशेषताएँ बखानी जा सकती है। कृत, त्रेता और द्वापर युग तक वही वैदिक स्थापत्यशास्त्र सारे विश्व में प्रचलित था। कृस्ति गिरजा-घर बा इस्लामी समभी जाने वाली ऐतिहासिक विशाल कर्ने और मसजिदें सारे प्राचीन हिन्दू मन्दिर हैं।

#### चौकोर, मण्डल आदि आकार

उन भवनों की रूपरेखा मण्डलाकार, चौकोना, पटकोना, अष्टकोना आदि प्रकार की होती है।

सामान्यतया वैदिक प्रासाद, भवन, महल, देवालय आदि लम्ब चौकोना आकार के होते हैं। चौकौन के अन्दर चौकोन ऐसी उनकी रचना होती है। सामान्य लोगों के घर भी वैदिक पद्धति के अनुसार वैसे ही बनते हैं। जावा (यव) द्वीप में बने प्राचीन बीरोबदूर हिन्दु मन्दिर से लेकर ताजमहल (तेजोमहालय) तक उसी पद्धति से बने हैं।

विस्वभर की प्राचीन इमारतें जो कृस्तियों और मुसलमानों के कब्जे

में आने के पश्चात् गिरजाघर या मसजिदें बनीं वे मूलतः बैदिक पद्धति से बनाए गए हिन्दु मन्दिर हैं : जैसे लण्डन नगर के सेण्ट पाल्स और बेस्ट मिन्स्टर अबे, मिस्र के पिरामिड, पेरिस नगर का नोत्रदाम नाम का कृस्ति गिरजापर, मक्कानगर स्थित मुसलमानों ने हथियाया हुआ कावा का मन्दिर, जेवसलेन उर्फ यदुईशलयम् नगर के Dome on the Rock और अनुअक्सा इमारतें, ताजमहल उफं तेजोमहालय, लाल किला इत्यादि।

उसी प्रकार वैदिक स्थापत्य में गोल वास्तुपुरुष मण्डल भी है।

#### स्थापत्य के ग्रन्थ

वैदिक स्थापत्य यानी वास्तुकला और नगर-रचना की पूरी विधि मूल त्तत्व आदि का विवरण जिन संस्कृत ग्रन्थों में मिलता है उन्हें अगम साहित्य कहा जाता है। वे ग्रन्थ बड़े प्राचीन हैं। इतने प्राचीन कि उस समय ईसाई और इस्लामियों का नामोंनिशान भी नहीं था। विश्वभर की जो प्राचीन ऐतिहासिक इमारतें आजकल गिरजाघर, मसजिदें आदि कहलाती हैं वे ईसाई और इस्लामियों के हाथ लगे बैदिक मन्दिर हैं। संस्कृत बास्तुकला के आधार से ही उन इमारतों का ढांचा बना हुआ है।

नैठक लगाकर व्यानमन्त बैठे हुए एक योगी के जैसी वैदिक स्थापत्य ' शास्त्र द्वारा इमारत की कल्पना की जाती है। आत्मा जैसे शरीर में गुप्त निवास करती है उसी प्रकार विशालकाय मन्दिर के अन्दर एक छोटे से अधिरे गर्भगृह में मूर्ति की प्रतिस्थापना की जाती है।

आत्मा जैसे ललाट पर दोनों भौओं के बीच तिलकबिन्दु के नीचे सूक्ष्म प्राणवायु के रूप में एक गाड़ीवान की तरह अग्र में उच्चस्थान में विराज-मान रहती है वैसे ही गर्मगृह भी मन्दिर का उन्नत केन्द्रस्थान माना जाता है। अपने आप में मन्दिर भी स्वयं नगर के प्रमुख स्थान में नगर की आत्मा की तरह स्थित रहता है।

एक पार्ख में राजमहल और उसके ठीक सामने नगरदेव का मन्दिर। उन्हें साधने वाला राजमार्ग ही नगर का अक्ष (axcs) हुआ करता। इसी राजमार्थ के दाएँ-बाएँ गली-कूंचे बनाए जाते। इन्हें घेरने वाली नगर की मोटी दीवार होती थी। इस प्रकार बाहर के कोंट से अन्दर के राजमहत जोर देवालय तक प्रत्येक नगर एक सुरक्षित घर जैसा होता था जिसके विशान द्वार रात को बन्द करके अन्दर नागरिक निश्चिन्त रहा करते। इस प्रकार नगर के सारे लोग एक कुटुम्ब के सदस्य की भौति बाड़े जैसे उस नगर में प्रेमभाव और मेलजोल से रहा करते।

उत्तर कहे तत्व ज्यान में रखते हुए ईसाई और इस्लामी कहलाने वाली इमारतों का तथा नगरों का निरीक्षण, अध्ययन आदि करा जाना चाहिए।

उदाहरणार्थं ईरान, तुर्कंस्थान आदि कई देशों में विशाल प्राचीन ऐति-हासिक इमारतों में नक्कारखाने बने हुए हैं। यद्यपि उन इमारतों को बर्तमान समय में मसजिदें या दरगाह माना जाता है। ऐसे वैदिक प्रमाणों का ग्रेक्षकों ने सबंदा ध्यान रखना आवश्यक है। उन नक्कारखानों में आजकल नक्कारा क्यों नहीं बजता? क्योंकि इस्लामी कन्नों में या मस्जिदों में कभी शहनाई या नगारा बजाने की प्रथा होती नहीं। अतः इस्लामी देशों की प्राचीन विशाल इमारतों में नक्कारखानों का अस्तित्व और उनमें बर्तमान में संगीत की अनुपस्थिति इन दोनों उल्टे-सीचे प्रमाणों से यह सिद्ध होता है कि वे सारे इस्लामपूर्व बैदिक संस्कृति के लोगों द्वारा बनाए गए मन्दिर और महल हैं जो मुसलमानों के कब्जे में आने के पश्चात् दरगाहें या कन्ने कहनाने लगीं। वैदिक संस्कृति में ही प्रातः और सायं के सारे कार्यक्रम संगीत के मधुर स्दरों से आरम्भ होते।

#### वास्तुपुरुष

प्रत्येक इमारत एक ध्यानमान व्यक्ति की भांति वैदिक स्थापत्यकला में देखी जाती है। जिस चयूतरे पर वह इमारत बनी होती है वह उसकी बैठक मानी जाती है। पहली मंजिल उस वास्तुपुरुष का उदर स्थान होता है। दूसरी मंजिल छाती समभी जाए। दूसरी मंजिल का अन्त कन्धों का भाग समभें। जहां गुम्मद का निचला गोल भाग जुड़ा होता वह वास्तुपुरुष का बना। गुम्मद यह वास्तुपुरुष का सिर होता है। सिर के मध्य में प्राचीन-काम में बालों का बेरा रखा जाता वा। उसी तरह गुम्मद के शीव पर मध्य में एक एस्ट क्यलपुरुष की आकृति अंकित होती है। वहां से शिला या बोटी निकलती है। उसी प्रकार गुम्मद के शिलर के ऊपर कतशदण्ड होता

है। इस प्रकार प्रत्येक इमारत तल सं शिखर तक एक वास्तुपुरुष होती है।

#### स्थान तथा प्रस्तरों का चयन

वास्तु या नगर निर्माण के लिए योग्य स्वान चुनने के बारे में अगम ग्रन्थों को पूरा मार्गदर्शन प्राप्य है। भूमि कितनी उपजाऊ है यह परवान हेतु उसमें प्रथम बीज बोये जाते हैं। उनसे उगा हुआ बान्य गौबों को खिलाया जाता है। तत्यश्चात् मंगलकामना हेतु उस भूमि का पूजन किया जाता है। तदुपरान्त स्थपित और पुरोहित दोनों मिलकर भूमि खोदते हैं।

इमारत में प्रयोग किये जाने वाले प्रस्तर लोहे के संरिये से ठोककर परखे जाते थे। जिनसे सुस्वर ध्वनि निकलती और छिन्नी मारकर जिन प्रस्तरों से अग्नि निकलती वे सशक्त पुरुष जाति के माने जाते। जिनसे मधुर ध्वनि और अग्नि भी नहीं निकलती उन्हें नपूंसक जाति का माना जाता। जिनसे अग्नि नहीं निकलती किन्तु मधुर ध्वनि सुनाई देती वे स्त्री जाति के प्रस्तर गिने जाते।

तत्परचात् इमारत के नाप में कितनी लम्बाई का मानदण्ड का प्रयोग किया जायगा इसका निर्णय होता था। कई बार धनिक या स्थपित का कद या अन्य किसी वस्तु की लम्बाई का मानदण्ड तय किया जाता था। उसे ताल कहा जाता। उसके प्रमाणबद्ध भाग और उपभागों को अंगुल और यव का,नाम दिया जाता। इसके अतिरिक्त यव और अंगुल नाम के विशिष्ट लम्बाई के अन्य निश्चित नाप भी होते थे।

#### आंग्ल द्वीप

बिटिश द्वीप जिन्हें ग्रेट ब्रिटेन या ब्रिटिश आइत्स् भी कहा जाता है उनका अपर दिए विवरण के अनुसार ही आँग्ल द्वीप यह प्राचीन बैदिक परम्परा का संस्कृत नाम पड़ा है। यूरोप लण्ड को तलहस्त समान माना जाए तो ब्रिटिश द्वीप उसके अंगुलि जैसा दीलता है। दूसरी दृष्टि से बिटिश द्वीप एक प्रकार का नापदण्ड या मानदण्ड भी वा। जैसे किसी नक्कों के नीके या अपर कोने में दिया जाता है। तो प्रकृति ने यूरोप की सम्बाई-को इाई नापने के लिए मानो उसके बायव्य (उद्यार-पिक्यी) कोने में ब्रिटिश द्वीप

XAT.COM.

के रूप में एक मानदण्ड ही उपलब्ध करा दिया था। इसी दृष्टि से वैदिक संस्कृतिवेत्ताओं ने उस द्वीप को अंगुल दण्ड उर्फ स्थान नाम दे डाला। उसी अंगुलि स्थान का अपभांश अंगुलि अण्ड उर्फ इंग्लैण्ड हुआ है। आंग्ल भूमि का मूल नाम अंगुलभूमि ही है। उसी भौमिक अंगुल नाप से अटलांटिक, भूमध्यसागर (मेडिटरेनियन) आदि आसपास के सागर तथा भूमि आदि की लम्बाई-चोड़ाई का हिसाब लगाया जाता।

यदि कोई मूर्ति तीन फुट ऊँचाई की हो तो उसके दस समभाग माने जाते हैं, जिनको दशताल कहा जाता है। आधुनिक यूरोपीय परिभाषा में deca-gram(डेकाग्राम), decimal (डेसिमल्)में "दश" यह संस्कृत शब्द दिखाई देता है। उन शब्दों में "C" अक्षर मूलतः "स" उच्चार के लिए ही या, किन्तु आंग्लभूमि के प्राकृत अपभ्रंश में "C" अक्षर का उच्चार "क" होने सगा।

वैदिक जीवन का केन्द्र मन्दिर ही होता था। सारा जीवन मन्दिर के तहारे ही व्यतीत किया जाता या। सामाजिक, शैक्षणिक, आर्थिक, ब्यावहारिक, न्यायिक, वैद्यक आदिसारे मामलों में ईश्वरीयकृपा, ईश्वरीय आधार ही मुख्य माना जाता था। 'ईशावास्य इदं सर्व यरिकच जगत्यां-जगत्'—यही वैदिक जीवन की मूलधारणा है। प्राचीन वैदिक परम्परा का इतिहास सोजते समय उपरोक्त मूल धारणा का स्मरण अवस्य रखना चाहिए।

वैदिक परिभाषा में "ताल" शब्द का अर्थ "प्रमाण" भी होता है। मृतिकार, भवनिर्माता, स्थापित आदि वैदिक कारीगर जब पहाड़ खोदकर उनसे नक्काशी वाली सुन्दर गुफाएँ बनाते या पत्थर से मूर्ति बनाते तो वे उसी तान पढ़ित से भापन किया करते।

# परमातमा के चार प्रतीक

बैदिक परम्परा में परमातमा का अधिष्ठान चार में से किसी एक रूप में दिन्दींबत किया जाता है। एक होता है कुम्भ, जिसके अन्दर उदक उफी पित्र वत होता है। दूसरा होता है मण्डल उर्फ गोल, वर्तुल चक्राकार आकृति, को परमातमा की दिव्य बेवना से वेष्ठित बराबर सृष्टि का प्रति- निधित्व करता है। तीसरा होता है होमकुण्ड, जिसमें पवित्र अग्नि प्रज्वितित की जाती है और चौथा होता है बिम्ब यानि मूर्ति। प्राचीन इमारतें जो ईसाई या मुसलमानों के कब्जे में आ जाने के पश्चात् गिरजाघर, मस्जिदें या कर्बे आदि कही जा रही हैं उनमें वे चारों प्रतीक हुआ करते थे। अन्त-कृण्डों को कई स्थानों पर बन्द किया हुआ देखा जा सकता है। कई ऐति-हासिक इमारतों के प्रवेशद्वारों के ऊपर वैदिक तान्त्रिक आकृतियां अंकित अब भी देखी जा सकती हैं। मुसलमान और ईसाई लोगों द्वारा हिवयाई ऐतिहासिक इमारतों का निरीक्षण ऐसी बारीकी से और जागृतमाव से किया जाना आवश्यक है।

इमारत की भूमि को लम्बी और आड़ी रेखाओं से अनेक भागों में बाँटा जाता—यानी ६ लम्बी लकीरें ऊपर से नीचे समान अन्तरों पर खीची जातीं और १ आड़ी लकीरें बाएँ से दाएँ खीची जाती। इस प्रकार उस भूमि के द १ समान भाग बनाकर प्रत्येक भाग को वैदिक स्थापत्य-शास्त्र में विशिष्ट नाम दिया गया है। छोटी या बड़ी भूमि को इसी तरह विभाजित किया जाता था। यदि मण्डलाकार इमारत बनानी हो तो उसके भी ऐसे नपे हुए भाग किए जाते थे। सारे वैदिक स्थपतिओं की यही विशिष्ट नियमवद्ध कार्यप्रणाली थी। उन नक्शों में विशिष्ट भागों का निर्देश ब्रह्मस्यान, इन्द्रस्थान आदि परिभाषा में होता था।

# गुम्बद इमारत का शीर्ष होता था

गुम्बद का आमलक यानि आंवलड (यह संस्कृत नाम है।) उसे कुम्भ भी कहते थे, नयों कि उल्टे घड़े या कढ़ाई जैसे उसका आकार होता है। प्राचीनकाल में "कुम्भ के आकार का" इस अर्थ से गुम्बद को "कुम्भ-ज" कहा जाता था। इस 'कुम्भज' शब्द का ही अवभ्रंश "गुम्बद" हुआ है।आंग्ल लिपि में कुम्भ को Comb कहते-कहते उसका "डोम" (Dome) ऐसा अपभ्रंश प्रचलित हुआ। इससे वाचक सोचें कि जब "गुम्बद" अर्थ के सारे शब्द मुसलमानों में और ईसाईयों में संस्कृत "कुम्भ-ज" ब्युत्पत्ति के हैं तो गुम्बद की रचनाशैली मूलतः मुसलमानों की है यह विद्यमान घारणा कितनी गलत है। अतः जहाँ गुम्बद दीखे वह इसारत इस्लामी समझने की बजाय गुम्बद का अस्तित्व वैदिक स्थापत्य शैली का पक्का प्रसाण माना जाना बाहिए। इसारत को बास्तुदृष्ट्य का खींचा समका जाने के कारण उसका वीयं गोल, गुम्बर के आकार का होना अनिवायं था। वैदिक स्थापत्यकास्त्र में छत आदि इमारत के उपरले भाग को

''विशान'' भी कहा जाता है।

मीनार भी इस्लामी प्रकार नहीं

गुम्बद भी तरह मीनार भी इस्लामी बास्तुप्रकार समका जाता है। मीनार को इस्तामी बास्तुप्रकार सम्भता सार्वजनिक भ्रम है। अन्दर से जीना, हर मंजिल पर छक्जे, मीनार के शीर्ष पर छत्र यानि गुम्बद होता, यह नारे हिन्दू दीयस्तम्भ के लक्षण हैं। वैदिक स्थापत्य में उसे "एक स्तम्भ" कहते हैं। इटली देख में पीसा नगर की भुकती मीनार (Leaning Tower of Pisa) अक्रगानिस्तान में स्थित गजनी नगर की मीनार, दिल्ली की तबाकवित कृतुवयीनार, ताजपहुल के संगमरमरी चबूतरे के चार कोनों के बारमीनार, बहुमदाबाद में एक ऐतिहासिक इमारत के हिलते भीनार, यह सारे बैदिक स्वापत्य की प्रवीण कारीगरी के नमूने हैं।

पने अन्पेरे में रात को मन्दिर या महल का अस्तित्व दूर से प्रकट हो इसलिए इमारत के आगे या पीछे या चारों ओर उत्तुंग दीपस्तम्भी जी जोड़ी बना थी जाती। ऐसे जोड़ी-जोड़ी के मीनार बनाना हिन्दू प्रथा है। इस्नाम में ऐसी समानता की या जोड़ी की प्रथा नहीं है। मुएजिजन द्वारा जैबाई हे नमात्र की आवाज लगाने के हेतु एक ही गुम्बद की आवश्यकता होती है जतः केवल इस्लामी मस्जिदों में गीनार होती चाहिए ? और अह नी एक ही होनी चाहिए। जहाँ-तहाँ भीनार होना, मस्जिद न कहलान वाली इमारत में भी मीनार होता, यह नारे उन मीनारों के हिन्दु निर्माण के बमाण है। दिन में उन मीनारों पर चढ़कर पहरेदार दूर तक निरीक्षण कर गयते थे।

कई इमारतों में प्रवेश हार के उत्पर दाई-बाई ओर दी ठींने से गोक-बार ध्तम्ब बनाव आते हैं। उन पर कोई बढ़ नहीं सकता। अतः उन्हें बीबार बहुवर वा सबसता अयोग्य है। इमारत की योभा अक्षान के हेतु

ऐसे जोड़ी के स्तम्भ होना भी बैदिक स्थापत्य का लक्षण है। अतः जहां भी छज्जे और जीने वाले मीनार दिखें या जोड़ी-जोड़ी के स्तम्भ या भीनार विणे वे सारे हिन्दु स्थापत्य प्रकार सममे जाने चाहिए। इस प्रकार इमारती के ऐतिहासिक अध्ययन एवं निरीक्षण में प्रचलित धारणाओं की आमुलाय बदल देने की आवश्यकता है। जहाँ मीनार और गुम्बद विशिष्ट इस्लामी चिल्ल माने जाते थे, वहाँ उन्हें पक्के हिन्दु, वैदिक प्रतीक मानना आवश्यक है।

# मुएजिन की शामत

सैकड़ों पौड़ियों वाली कुतुबमीनार जैसे बास्तुप्रकारों को जो व्यक्ति नमात्र की आवाज लगाने की मीनार कह देते हैं वे यह नहीं सोचते कि कौन मुसलमान मुएज्जिन ऐसी नौकरी करने पर राजी होगा जिसमें दिन में पांच बार सैकड़ों पीड़ियाँ चढ़नी और उत्तरनी पड़ती हैं ? ? इस प्रकार की नौकरी में महीने दो महीने में उसकी कमर ही टूट जाएगी। उन मीनारों में ऊपर-ऊपर की पौड़ियाँ सिकुड़ती जाती हैं, अन्दर बना अन्वेरा होता है। अतः किसी समय पैर फिसलकर गिड़गिड़ाता हुआ मुएज्जिन पथरीली पौड़ियों और दीवारों से टकराता हुआ गिरकर घायल या अपा-हिज हो सकता है या मर भी सकता है। प्रतिदिन पांच बार सैंकड़ों पीड़ियों पर चढ़ते-चड़ते चक्कर आकर मुसलमान मुएज्जिन वेहोश भी हो सकता है। भला ऐसी नौकरी कीन करेगा? और ऐसे खतरनाक मीनार कीय बनाएगा है

वैदिक परम्परा में दिन में पाँच बार ऐसी मीनारों पर चढ़ने की आव-स्यकता नहीं होती। कभी काम से कोई एकाघ व्यक्ति, ऊपर चढ़ जाता और कार्य हो जाने पर बापस आ जाता। कार्यवश भीनार के शिखर तक आरोहण करने वाले व्यक्ति हिन्दू प्रया में भिन्न-भिन्न भी होते हैं। मुएजिजन की तरह एक ही व्यक्ति नहीं होता।

ताजमहल उर्फ तेजोमहासय इमारत के चबूतरे के बारों ओर कोनों पर और बीजापुर के गोल पुम्बज के कोनों पर जो मीनार बने हुए है उनका इस्लामी प्रथा में कोई प्रयोजन नहीं है। वह मस्जिदें न होने के

कारण वहाँ तो एक भी मीनार की आवश्यकता नहीं है।

जहां चार मीनार हों वहां मुएजिन किसी दिन एक मीनार से और अन्य दिन अन्य मीनारों से नमाज की श्रावाजें लगाता रहेगा। वे मीनारे एक-दूसरे से दूर होने के कारण वह आवाज सुनने वाले श्रोता लोग भी भिन्न होंगे। कुतुबमीनार जितनी ऊँची मीनारों पर से तो मुएज्जिन की आवाज घरातल पर स्थित मुसलमानों को सुनाई देने की बजाय मृत मुसल-मानों की स्वर्गस्य आत्माओं को ही सुनाई देगी।

ऐसी सारी बातों का विचार करते हुए मीनार बनाना हिन्दु प्रथा है, इसके बाबत पाठक नि:शंक रहें। कई बार यह भी देखा जा सकता है कि मस्त्रिद न कहलाने वाली इमारतों में एक भी मीनार नहीं है जैसे फतेहपूर सीकरी में या ताजमहल के पश्चिम में जो इमारत है उसमें एक भी मीनार नहीं है, तब भी उन इसारतों को मस्जिद कहा जाता है। और किसी मुल्तान या बादशाह द्वारा वे इमारतें वनवाए जाने की धौंस इतिहास में दी जाती है। सारा इस्लामी इतिहास ऐसी धौंसबाजी से भरा होने के कारण ऐतिहासिक इमारतों के प्रेक्षकों द्वारा निरीक्षण करते समय बड़ी सावधानी बरतने की आवश्यकता है। वहाँ का स्थलदर्शक (licensed guide) जो तोतापंची करता है उस पर विश्वास न करें। वारीकी से •पक्तिगत जागृत निरीक्षण पर अधिक निर्मर रहना चाहिए।

#### ज्ये।तिषीय स्थापत्य रचना

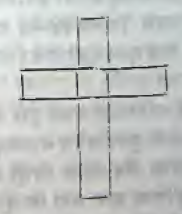
मांग्ल ज्ञानकीष (Encyclopaedia Britannica ) में "चर्च" शीर्षक की टिप्पणी में लिखा है कि यूरोप के अधिकांश प्राचीन गिरजाघर ज्योतिषीय तत्वों के अनुसार बनाए गए हैं।

वैदिक परम्परा में ही दैनन्दिन सारे मानवी व्यवहार एकादशी, प्रदोष, अमावस्या आदि तिथि, करण, बार, नक्षत्र, मुहूर्त आदि बातों पर आचारित होते हैं। बतः मन्दिर भी उसी बिना पर अमुक तिथि को मूर्योदय के समय ऐन देवमूर्ति पर सूर्यं की किरण पड़े आदि के अनुसार बनाया जाता था। उड़ीसा का कोणार्क मन्दिर, ईजिप्त का प्राचीन कॉन्याकं उर्फ कोणाकं आदि अनेक मन्दिर इसी प्रकार ज्योतिषीय तत्वा- नुसार बनाए गए हैं।

कुस्ती या इस्लामी प्रया में तो कर्मसिद्धान्त या पुनर्जन्म माना नहीं जाता, वे तो एक ही जन्म मानते हैं। अतः उनमें ज्योतिपीय विचार कभी किया हीं नहीं जाता। ऐसी अवस्था में जब सारे प्राचीन गिरजाबर ज्योतिषीय सिद्धान्तों के अनुसार बनाए पाए जाते हैं तो इससे यही निष्कर्ष निकलता है कि देश-देश के लोग जैसे-जैसे ईसाई बनते चले गए बैसे-बैसे उनके मन्दिर भी गिरजाघर बनाए जाते रहे।

यही नियम इस्लामी देशों में स्थित प्राचीन भव्य इमारतों पर भी लागू है। यद्यपि आज वे मजार, कबें, मस्जिदें आदि कहलाते हैं तथापि वे सारे कड़जा किए हुए हिन्दु मन्दिर, महल, आदि हैं, जैसे इस्लाम का केन्द्रीय धर्मस्थान-मक्का नगरका काबा।वह ३६० देवमूर्तियों का मन्दिर था ऐसा इस्लामी ज्ञानकोश (Encyclopeadia Islamia) में ही लिखा है। वह भी ज्योतिषीय तत्वों पर ही बनाया गया है।

वर्तमान कृस्ति सन् भले ही १६८७ हो, कृस्ती धर्म का प्रसार चौथी शताब्दी से ही प्रारम्भ हुआ। सारा यूरोप ईसाई बनाने में और छः सी वर्ष बीत गए। अतः कुस्ती और इस्लामी धर्म १४०० वर्ष ही प्राचीन माने जाने चाहिएं। वे ईसाई और मुसलमान बने लोग, जिन इमारतों को निजी गिरजाघर या मस्जिदें, कर्ने आदि कहते हैं, वे सारे १४०० वर्षों से प्राचीन वैदिक धर्म मन्दिर होने के नाते अष्टकोणीय और ज्योतिषीय तत्वानुसार



बनाए पाए जाते हैं। कुस्ती कूस अष्टकोणीय आकार ही होता है। कूस के आकार के स्तम्भ पर कील ठोक-ठोककर कुस्त का वध हो जाने के कारण

ईसाई लोग यह चिह्न गले में लटकाते हैं, ऐसी जनता की आम धारणा है लेकिन यह सरासर गलत है। यदि पिस्तील, बन्दूक या तोप से कुस्त मारा जाता तो क्या ईसाई लोग गले में पिस्तील, बन्दूक या तोप की प्रतिमा लटकाते?

वास्तव में बात यह थी कि जब कुछ दहशतवादी कृष्णपंथी पीटर, पॉल जैसे महत्वाकां नेता वैदिक धर्म से अलग होकर दुराग्रह से अपना अधिकार और अपने अनुयायी बढ़ाना चाहते थे तो उन्होंने, अपने पक्ष के अनुयायी भट पहचाने जा सकें, इस दृष्टि से गले में कूस लटकाना आरम्भ किया। अतः कूस लटकाने के पीछे गुटबाजी और अलगाववाद की भूमिका थी, न कि सार्तवक बाह्यारिमकता की।

ईसाई और इस्लामी धमों का निर्माण तथा प्रसार दहशतवादियों द्वारा हुआ। अतः दोनों ने वैदिकधिमयों के मन्दिर ही हियया कर उन्हें निजी गिरजाधर और मस्जिदें बनवाई। तथापि उन इमारतों की बनावट और उनमें पाये जाने वाले चिल्लों से उन इमारतें के ईसाई और इस्लामी न होने का पता चलता है। कई बार ऐसा दिखाई देता है कि कब्जा की हुई हिन्दु ऐतिहासिक इमारतों के निकट जब आधुनिक मुसलमान नई इमारत खड़ी कर देते हैं तो दोनों के आकार-प्रकार में स्पष्टतया आकाश-पाताल का अन्तर एकदम दिखाई पड़ता है। उन्नीसवीं शताब्दी तक मुसलमानों में आक्रमण शक्ति होने के कारण तब तक उन्होंने कोई प्रेक्षणीय ऐतिहासिक इमारत बनाई ही नहीं। तत्परचात् बीसवीं शताब्दी से मुसलमानों ने कहीं-कहीं जो इमारतें बनाई उनके विचित्र टेढ़े-मेढ़े आकार, घोड़े के नाल के आकार की कमान आदि से वे एकदम औरों से मिन्न ऐसी इस्लामी मालूम होती है।

ऐतिहासिक इमारतें, मस्जिदें और कब्रें होने का जूठा ढिंढोरा जनरल अलेक्जेंडर किनाहम नाम के लुक्चे अंग्रेंज ने जानबूसकर पिटवाया। जब इन इमारतों की हिन्दु सैली और वैदिक चिह्नों के बाबत प्रश्न उठा तो उसका भूठा समर्थन यह किया जाने लगा कि मुसलमानों ने मन्दिर नष्ट कर उन्हीं के मलबे से मस्जिदें खड़ी की। एक भूठ दबाने के लिए दूसरा मूठ कहने वाली यह बात थी। एक इमारत गिराकर उसी की सामग्री से वही इमारत वैसी ही खड़ी करने में कौन-सी बुद्धिमानी है। उससे हासिल क्या हुआ ?

इसमें सोचने की बात यह है कि हिन्दु नक्काशी और बैदिक चिल्लों जाले स्तम्भ आदि सामग्री मुसलमानों को सहन नहीं होती थी। अतः यदि वे मन्दिर नष्ट करते थे तो उसी सामग्री से वही इमारत वे फिर क्यों खड़ी करेंगे ? ऐसा करने में इमारत का स्वरूप तो बदलता नहीं किन्तु उसमें मजूरी आदि फालतू लगती।

दूसरा आरोप यह है कि गिराई गई इमारत के मलवे के देर में से कौन-सी इंट, पत्थर या स्तम्भ कौत-सी मंजिल के किस कक्ष में लगा था यह तय करना एक पेचीदी समस्या हो जाएगी।

तीसरा तकं यह है कि गिराते समय इमारत की सामग्री की इतनी टूट-फूट होगी कि उस सामग्री से वैसी ही इमारत दुवारा नहीं बन सकती।

ऐसे अनेक आक्षेपों का एक ही हल है कि ऐतिहासिक मन्दिरों की शैली हिन्दु और लगे चिल्ल वैदिक इस कारण हैं कि वे इमारतें मूलतः हिन्दुओं के महल और मन्दिर हैं। वे कभी गिराये नहीं गए। किन्तु मुसलमानों के कब्जे में आने के कारण वही इमारतें जो पहले हिन्दुओं के बने पुल, बाड़े, किले, महल थे, हस्तान्तरण के पश्चात् मुसलमानों की मस्जिदें, मकबरे कहलाने लगे।

इस सन्दर्भ में यह ध्यान रहे कि "मन्दिर तोड़कर मस्जिद बनवाई"
इस पौर्वात्य वाक्श्रचार का अनुवाद पश्चात्य लोगों ने Razed temples
and raised mosques (यानि मन्दिरों की इमारत सम्पूर्ण नष्टकर उसी
स्थान पर गस्जिद खड़ी की) यह अनुवाद सरासर गलत है। मन्दिर को
भूष्टकर उसी इमारत को मकबरा या मस्जिद कहा तथा हिन्दु किले, बाड़े,
पुल आदि भी मुसलमानों के बनवाए कहे जाने लगे।

कुछ लोग ऐसा तर्क प्रस्तुत करते हैं कि यद्यपि बनवाने वाले सुल्तान बादणाह मुसलमान थे, लेकिन बनाने वाले कारीगर और मजदूर हिन्दु होने के कारण उन्होंने मस्जिदों और मकबरों को हिन्दु ढीचा दे डाला।

यह कथन भी सरासर भूठ और गलत है। ताजमहल का ही उदाहरण लें। उसकी मीनारें, गुम्बद आदि सारा ढांचा पूर्णतया इस्लामी है ऐसा

गलत घारणा बना ली थी कि सौन्दर्य या कलात्मक दृष्टि का हिन्दुओं में सर्वदा और सर्वथा अभाव ही रहा है। भारत में जो कुछ भी आकर्षक दिसे बह सारा परायों की देन है, ऐसी निराधार कल्पना से निकाले गए निष्कर्ष गलत क्यों नहीं होंगे ?

पाइचात्य तेखकों की इस धारणा के कारण ही भारत को इस्लामी आक्रमणों से बड़ा लाभ हुआ—आदि बेहूदी और मूर्खतापूर्ण कल्पनाएँ इतिहास में दृढ़मूल हुई हैं। जिस इस्लामी जीते को गर्दन पर से उखाड़कर फेंक देने के लिए हिन्दु जनता छह सो वर्षों तक तड़फड़ाती रही थी उसे इस्लाम का भारत पर उपकार मानना कितना भयानक और विपरीत तक

महमूद गजनवी और तैमूरलंग जैसे महमदी आक्रमणों के संस्मरणों में
तो यह लिखा है कि इस्लामी देशों में भारत जैसी विकाल और सुन्दर
इमारतें बनवाने के लिए हिन्दुओं को करल करने से पूर्व उनमें से भवनविमाण कर सकते वाले कारीगरों को छांट लिया जाता और उन्हें इस्लामी
देशों में जबरन ले जाया जाता। इससे स्पष्ट हो जाता है कि मुसलमानों को
इमारतें बनवाने का कोई ज्ञान नहीं था। भारत में या इस्लामी देशों में जो
भी प्रेक्षणीय, ऐतिहासिक इगारतें बनी हैं वे सब इस्लामपूर्व हिन्दुओं की
है। मुसलमान केवल लूटमार और खूनखराबा जानते थे। उनमें ज्ञान और
विद्या का अभाव था। लिखने-पढ़ने वाले जन अत्यल्प होते थे। उनका भी
लेखन-पठन कुरान और हदीय तक सीमित था। उनका अपना कोई साहित्य
नहीं था। तो बोड़ा बहुत था वह इस्लामपूर्व बचे-खुचे वैदिक साहित्य या विद्या
का अरबी इप होता था। दैनंदिन राक्षसी अत्याचारों में और व्यभिचारी
जीवन में मन्न रहने वालों से और अपेक्षा ही क्या रखी जा सकती है?

इस्तामी तबारीखों में इमारतों के इस्लामी निर्माण के उल्लेख कपटी और धृत पढ़ित के हैं। वे उल्लेख समकालीन नहीं हैं। कुतुबुद्दीन ने कुतुब-मीनार बनवाई या बाहजहां ने ताजमहल बनवाया ऐसा उल्लेख कुतुबुद्दीन या धाहजहों के दरबारी दस्तावेज में या तत्कालीन तबारीखों में भी नहीं है। मुसलमानों के कर्द्ध में हिन्दु किले, बाड़े, महल आने के पश्चात् उन्हें कब या मस्जिद के रूप में इस्तेमाल करते-करते जब अनेक पीढ़ियां बीत जाती थीं और उसके मूल हिन्दु निर्माता का नाम लोगों की स्मृति से इट जाता था तब इस्लामी चाटुकारी, इस्लामी तबारीखों में कपोलकल्पित उल्लेख होने लगता था कि अमुक किला, बाड़ा, महल, मजार, मस्जिद या कब अमुक सुल्तान, बादशाह, दरबारी या फकीर ने बनवाई। इस्लामा इतिहास ऐसी कपोलकल्पित अफबाहों से भरा पड़ा है। सबूत मांगो तो कुछ दिनहास हो नहीं। इमारत का आकार और शैली देखो तो भी यह हिन्दु ही प्रतीत होती है।

मुसलमानों की निजी कोई विशिष्ट स्थापत्य प्रणाली थी या उन्होंने मुसलमानों की निजी कोई विशिष्ट स्थापत्य प्रणाली थी या उन्होंने जिन-जिन प्रदेशों पर आक्रमण किया वहां उन्होंने स्थानीय कला और इस्लामी कला का मिश्रण कर कोई मिली-जुली भवन-निर्माण कला स्थापित की, इस प्रकार के विविध तर्क-वितर्क-कुतर्क पाश्चात्य लेखकों ने प्रकट किए की, इस प्रका कोई आधार नहीं। वे अज्ञानी लोगों के अनुमान मात्र हैं। इस सम्बन्ध में Mario Bussaghi नामक लेखक लिखते हैं कि मेलजोल का तो प्रश्न ही नहीं। इस्लामी और भारतीय पाश्चात्य कला एक-दूसरे से पूर्णतथा भिन्न और विरोधी है। हिन्दु इमारतों का विस्तार उनकी पूर्णतथा भिन्न और विरोधी है। हिन्दु इमारतों का विस्तार उनकी प्राचीन परम्परा, धामिक तत्त्व प्रणाली, उन्हें सुशोभित करने वाली विविध जीवों की प्रतिमाएं—यह सब बातें कहां और किसी जीव की कोई रूपरेखा जीवों की प्रतिमाएं—यह सब बातें कहां और किसी जीव की कोई रूपरेखा कभी खींची ही न जाए यह इस्लामी धारणा कहां। "'ऐसी परस्पर विरोधी कभी खींची ही न जाए यह इस्लामी धारणा कहां। "'ऐसी परस्पर विरोधी

# वैदिक स्थापत्य ही सर्वमूलक है

धारणाओं का मेलजोल हो ही कैसे सकता है ?

सारी मानवीय सम्यता का उद्गम वैदिक संस्कृति ही है। सृष्टि के आरम्भ से ही बैदिक संस्कृति का उद्गम हुआ। बैदिक स्थापत्य उसी का एक अंग है। अतः ग्रीक, रोमन्, मिस्र आदि सारे देशों की स्थापत्य कला वैदिक स्थापत्य की ही शाखाएँ हैं। इस शास्त्र के विद्वानों के ध्यान में यह बात आई है। इस ग्रन्थ में इस बात का साधारण विवरण दिया गया है और

<sup>1.</sup> Five Thousand Years of Art of India, by Mario Bussaghi.

माथ-साथ ऐतिहासिक प्रमाण भी दिए हैं।

Robert Burn तिखते हैं, "रोमन लोग विश्व के श्रेष्ठतम् भवन-निर्माता रहे हैं, तथापि मुशोभित या सजी-धजी इमारतें वे बना नहीं पाए। वे कमानें तो बनाते थे तथापि स्थापत्य की उनकी कोई विशेषता नहीं है। भवनों की विशालता और ग्रीक शैली का विचित्र अनुकरण, यहीं तक उनका स्थापत्य सीमित था।"

रोमन लोगों के बारे में इस ग्रन्थ में इतरत्र हमने जो ब्यौरा दिया है उससे यह स्पष्ट होता है कि रोमन लोगों को सम्मता भी वेदमूलक ही थी। उनके मन्दिरों में वैदिक देवता ही होते थे। वर्तमान समय में भी इटली में बौराहों पर फब्बारे आदि बनाते समय उन पर कई बार विशाल, तिशूल-धारी शंकर जी की प्रतिमा खड़ी कर दी जाती है। बोलोना नमर के एक बौराहे पर बसी मूर्ति है। अतः वैदिक देवताओं के छनके मन्दिर, वैदिक-प्रया के होने ही बाहिए। उनकी मूर्ति-निर्माण और भवन शैलो वही थी जो प्रीकों की थी। इस ग्रन्थ में अन्यत्र यह बता दिया गया है कि ग्रीक भवन-शैली वैदिक ही थी। यदि ग्रीक और रोमन कला में ओत-प्रोत नक्काशी, बलवट आदि सजावट इमारतों में नहीं थी तो इससे यही निष्कर्ष निकाला जा सकता है कि उनमें उद्यमशीलता और कलात्मकता का अभाव था। बिशाल दालान, ऊंची कमानें और बड़े-बड़े स्तम्भ खड़े करने तक ही रोमन लोगों ने वैदिक भवन-निर्माण कला से सम्बन्ध रखा।

"रोम नगर के तुलिनम् नाम के इन्द्र मन्दिर के तहखाने में एक कुआं उक्त बावली महल बना हुआ है जिसके पत्थर लोहे के सरिए द्वारा एक-दूसरे से जकड़े हैं।" भवनों की शिलाएँ लोहे से जकड़ना और भवनों में बावली महल बनवाना वैदिक प्रथा है। ताजमहल, फिरोजशाह कोटला, लखनऊ का तथाकथित इमामबाड़ा परिसर, बावली महल इसलिए बने हुए हैं कि वे सभी क्षत्रिय राजाओं द्वारा बनवाए गए हैं।

"पालाटीन पहाड़ी पर स्थित विशास Roman Quadrata के डार क्वल एक दीवार में बने प्रवेश मार्ग नहीं थे, अपितु वे चौकोर, लम्बे-चौड़े कक्ष थे जिनके दोनों तरफ विशास कमानों वाले प्रवेश द्वार होते थे। एक व्यास के लिए या तो दूसरा प्रवेश करने के लिए।" ऐसे डार बनाने बाहर जाने के लिए या तो दूसरा प्रवेश करने के लिए।" ऐसे डार बनाने की प्रथा वैदिक ही तो है। दिल्ली में तथाकथित कुतुवमीनार के निकट बना द्वार और ताजमहल, फतेहपुर सीकरी में बने द्वार ठेठ वैसे ही है। वे सारे हिन्दु निर्माण ही है। भारत में ऐसे चौकोने, दोनों दिशा में खुलने वाले पत्थर के विशास और वैभवशासी द्वार सैकड़ों भवनों में पाये जायेंगे। ऐसे द्वार अपने आप में विशास भवन जैसे होते हैं।

रॉबर्ट बनं आगे लिखते हैं कि, 'कमानीवाला विशाल द्वार बनाने का रहस्य रोमन् लोगों ने अपने आप जान लिया था। किसी पूर्ववर्ती देश से यह परम्परा आई, यह कहा नहीं जा सकता।"

रॉबर्ट बन का सन्देह ही बड़ा अथंपूर्ण है। वे इतना तो पक्का जानते हैं कि रोमन लोग भवन-निर्माण में कुछ विशेष प्रगत नहीं थे।

वनं आदि पाइचात्य लेखक यह नहीं जानते कि कुस्ती युग से पूर्व यूरोप में वैदिक संस्कृति ही होती थी। तब भी उनको यह आशंका थी कि ग्रीक तथा रोमन लोगों की भवन-निर्माण कला किसी पूर्ववर्ती देश से आई हो। इस प्राचीन काल में ग्रीस, रोम आदि देशों को भवन-निर्माण का पाठ पढ़ाने वाला भारत के अतिरिक्त कोई अन्य देश था ही नहीं।

यीस, रोम आदिकी भवन-निर्माण कला वैदिक स्रोत की होने का मुख्य कारण यह था कि ईसापूर्व समय में यूरोप में भी पूर्णतया वैदिक संस्कृति ही थी। किन्तु महाभारतीय युद्ध के पश्चात् विश्व भर में वैदिक संस्कृति के टूट-फूट जाने से यूरोप के देशों में भवन-निर्माण की वह कुशलता नहीं रही जो भारत में आज भी विद्यमान है।

Robert Burn, Deighton Bell & Co. London, 1871, 455 XXIX.

र. वही, पृष्ठ XXIII.

१. प्रस्ताबना, Robert Burn का ग्रन्थ, पृष्ठ XXIV.

२. उसी ग्रन्थ की प्रस्तावना

पटरानी या राजधराने की प्रमुख स्त्री रहा करती थी।

प्राचीन वंदिक परम्परा के एक विद्वान् लेखक स्व॰ वासुदेवशरण अयवाल द्वारा लिखे 'हर्षचरित एक सांस्कृतिक अध्ययन' नामक प्रत्य में लिखा है कि दिल्ली और आगरा के लालिकले में धवलगृह आदि सारी रचना ऊपर वर्णित वंदिक राजगृह निर्माण परम्परा के अनुसार ही है। इससे आगे हम पाठक को यह सुफाना चाहते हैं कि केवल दिल्ली-आगरा के महल आदि ही नहीं अपितु भारत भर में फतेहपुर सीकरी, बीजापुर, वारंगल, गुलवर्गा, बीदर आदि सारे ही ऐतिहासिक नगरों में जितने भी प्राचीन ऐतिहासिक किले, बाढ़े, महल, दरगाहें और मस्जिदें हैं उनमें सभी प्राचीन ऐतिहासिक किले, बाढ़े, महल, दरगाहें और मस्जिदें हैं उनमें सभी में उपर वर्णित रचना ही पाई जाएगी क्योंकि वे सारी हिन्दु इमारतें हैं जिनको अग्रेज पुरातस्व प्रमुख अलेक्जेण्डर कर्निगहेंम ने जानवू फकर मुसलमानों द्वारा निर्मित कहकर पुरातस्वीय और ऐतिहासिक शिक्षा को एक भूठा मोड दे दिया।

राजभवनों में बहुत पानी की नालियों को गृहदीधिका कहा जाता था। धवलगृह के अन्तर्गत व्यायामभूमि, स्नानगृह उर्फ धारागृह आदि होते थे। प्रपात, फव्वारे आदि से होकर नाली में बहुने वाली जल संचरण व्यवस्था को यन्त्रधारा कहा जाता था। पूजा, धार्मिक सम्मेलन, कीर्तन, प्रवचन आदि के लिए देवग्रह होता था।

बहते जल से घरे मंडप को तोयकामन्त कहा जाता। दिल्ली के लाल किले में सावन-भादों (श्रावण-भाद्रपद) नाम के दो मण्डप उसी प्राचीन "तोयकामत" के उदाहरण हैं।

रसोई पकाने के विभाग का नाम "महानस" था।

नृत्य, संगीत आदि मनोरंजन कार्यंकमों के लिए संगीत भवन होता था। आयुषशाला में राजपरिवार के शस्त्रास्त्र होते थे। आहार-मण्डप में भोजन पंक्ति की व्यवस्था होती थी। शासन कार्यं चलाने के लिए अधिकरण मण्डप होता था। उसमें राजा के सचिव आदि सहायक बँठा करते।

यही बवलगृह परम्परा भारत के साथ-साथ बिटेन के White Hall में, अमेरिका के White House में, यूगोस्लाविया की राजधानी बेलग्रेड में स्थित सरकारी अतिथिगृह के White Palace के नाम में भी जब पायी जाती है तो यह बैदिक संस्कृति के प्राचीन विश्वप्रसार का कितना ठोन प्रमाण है ? जोब करने पर इटली, फांस, जर्मनी आदि देशों में भी धवलगृह की प्रया पायी जानी चाहिए।

# जीवन नाटक के दृश्यों से सजे मन्दिर

बंदिक हिन्दू मन्दिरों में वाहर की दीबारें कई बार वनस्पति, सृजकर, नतंकी, राक्षस, पिशाच, पशु-पक्षी, कुछ काल्पनिक प्राणी, स्त्री-पुन्ध, साधु-संत्र्यासी, आदि से सजाई होती थीं। खजुराहों जैसे कई मन्दिरों में मंथुन संत्र्यासी, आदि से सजाई होती थीं। खजुराहों जैसे कई मन्दिरों में मंथुन में मन्त्र युगल भी प्रस्तरमृतियों के रूप में बने होते हैं। कई प्रेक्षक इसे मं मन्त्र युगल भी प्रस्तरमृतियों के रूप में बने होते हैं। कदः उस प्रदर्शन का लज्जास्पद या घृणास्पद समक्तर में ज जाते हैं। अतः उस प्रदर्शन का बास्तिवक उद्देश्य समक्तना आवश्यक है। जैसे सृष्टि में ईश्वर का अस्तित्य आज्ञात व अदृश्य है उसी प्रकार मन्दिर के गर्मगृह के सुकड़े और अंघरे अज्ञात व अदृश्य है उसी प्रकार मन्दिर के गर्मगृह के सुकड़े और अंघरे अज्ञात व अदृश्य है उसी प्रकार मन्दिर के गर्मगृह के सुकड़े और जेंघरे अज्ञात व अदृश्य है उसी प्रकार मन्दिर के गर्मगृह के सुकड़े और जीवों का पशु-पक्षी, प्राणी, वनस्पति आदि चारों ओर दिखाई देते हैं। जीवों का पशु-पक्षी, प्राणी, वनस्पति आदि चारों ओर दिखाई देते हैं। जीवों का पशु-पक्षी, प्राणी, वनस्पति आदि चारों ओर दिखाई देते हैं। जीवों का परमात्मा की लीला का वह रूप, मन्दिर की चारदीवारों पर अंकित किया होता है।

तथापि अनासकत और अविचल भाव से मानव ने निजी जीवन सांसारिक कर्दम से ऊपर उठकर कमल जैसा अलिप्त और सात्विक रखना चाहिए। इस आदर्श हेतु कमल का प्रतीक वैदिक संस्कृति में बार-बार पुरस्कृत किया जाता है। मन्दिरों में कमल की आकृति कई स्थानों पर पुरस्कृत किया जाता है। मन्दिरों में कमल की आकृति कई स्थानों पर पायी जाती है। बैदिक वाक्य प्रणाली में भी मुखकमल, चरणकमल आदि परिभाषा का प्रयोग होता रहता है। मैथुन तो जीवोत्पत्ति की देवी यंत्रणा है किन्तु उसकी लपेट से मानव ने सार्तिक भाव से अलग रहना आवश्यक है। यह सबक उस शिल्पकारी से दिया जाता है। उस मैथुन की यंत्रणा को है। यह सबक उस शिल्पकारी से दिया जाता है। उस मैथुन की यंत्रणा को प्रजोत्पत्ति के लिए आवश्यक इतना ही स्थान या महत्व प्राप्त हो इसी हेतु से वेदोक्त विधि से विवाह कराते समय "धर्में च, अर्थ च, कामे च न अति-चरामि" इस वचन की घोषणा वर और वधु द्वारा होमाग्नि की साक्षी से करा ली जाती है।

हो जाता या तो उसका बतबन्ध कराकर उसे घर से दूर गुरु के आश्रम में विद्याध्ययन के लिए नेज दिया जाता था। उस संस्कार से यह सूचित किया जाता था कि 'हे बालक अब तुम्हारा शैंसव और लाइ-प्यार का समय समाप्त हो गया। अब तुम्हें बह्मचारी के बती जीवन में पदापंण करना है जिससे तुम्हारे प्रीड़ जीवन की नींव बनेगी।" उस बत के पालन हेतु शिशु को विविध वन्यन स्वीकारने पड़ते थे। माता-पिता से दूर रहना, मुरु को सेवा करना, समययस्क साथियों को गुरुवन्धु या गुरुभगिनी मानना, एकाग्रता से अध्ययन करना आदि-आदि।

इस ग्रन्थ के एक विशिष्ट अध्याय में हम इस बात के भरपूर प्रमाण प्रस्तुत कर रहे हैं कि सारे विश्व में बैदिक संस्कृत गुरुकुल शिक्षा की प्रणाली प्रस्थापित थी। उसकी पूरी परिभाषा वर्तमान युग में भी प्रचलित है।

जब गुरुकुल शिक्षा-प्रणाली विद्यमान थी तो उन गुरुकुलों में प्रवेश की सिद्धता के रूप में हरकिशोरका वतबन्ध संस्कार किया जाना भी अनिवाय या। उसके भी प्रमाण मिलते हैं।

ईसाईयों का Baptism संस्कार लें। वह बास्तव में "वाष्पित-सम" ऐसा संस्कृत गब्द है। बाष्पित का अर्थ होता है "स्नापित" या "स्नातक" यानि नये संस्कारों के लिए जिसका तन और मन धुलाकर शुद्ध किया गया है। जैसे चित्रकार नया चित्र बनाते समय कपड़े पर प्रथम सफेद रंग दे देता है तब उसके ऊपर रंगीन चित्र स्पष्ट और प्रभावी निकल आता है।

ईसामसीह उसे पेशु कुस्त जब शिशु था तब कुस्ती उसे ईसाई धर्म की स्यापना तो नहीं हुई थी। तथापि येशु के जीवनचरित् में यह प्रमुख घटना वताई जाती है कि उसे John the Baptist नाम के वयोवृद्ध पुरोहित ने वपितस्मा दिलाया था यानि येशु को वास्पित या स्नातक बनाया। उस समय जॉन ने शिशु येशु को कहा कि अगवस्य उतारकर जॉर्डन (जनाईन) नदी में प्रथम स्नान कर लो। स्नान के पश्चात (वैदिक) मंत्रविधि द्वारा येशु का मौजीवन्थन उसे बतवन्थ संस्कार हुआ। यह विधि वतबन्थ ही थी इसके प्रमाण विशों में भी मिलते हैं। कुस्त सन् पूर्व कई चित्रों में जनोई पहने हुए अपकित बतवाए गए हैं।

येषु का मौजीबन्धन या वतबन्ध हुआ या यह घटना येशु के चरित्रों में

विषात है। प्रत्यक्ष में येखु नाम का कोई व्यक्ति था ही नहीं। इस वात का विवरण हमने इसी ग्रन्थ के एक अध्याय में प्रस्तुत किया है तथापि येथु व्यवस्थ का उल्लेख हमने ऊपर केवल यह दर्शनि के लिए किया है कि इसाई धर्म स्थापना के पूर्व ही अति प्राचीनकाल से व्यवस्थ का विधान विद्य में प्रचलित था।

जितने देश मुसलमान बना दिए गए हैं उनमें भी इस्लामपूर्व काल में यतबन्ध की प्रधा होती ही चाहिए। सुन्नत करने की प्रधा यहूदी और अरव लोगों में जो प्रचलित है वह बीरान गरम प्रदेशों का एक वैद्यकीय लेंगिक रोग प्रतिबन्धक उपाय है। इसमें कोई धार्मिक तथ्य नहीं है तथापि वह प्रधा सारे मुसलमानों में लागू कर दी गई है चाहे वे हरे-भरे प्रदेशों के निवासी हों।

किन्तु मुसलमान कहलाने वाले लोगों में भी महंमदपूर्व काल में व्रत-बन्ध की प्रथा थी इसका प्रमाण पारसी लोगों की परम्परा में पाया जाता है। वे ईरान के इस्लामपूर्व निवासी थे। अरब मुसलमानों ने ईरानियों को छल-बल से मुसलमान बनाना जब आरम्भ किया तो जो चन्द लोग अपनी प्राचीन वैदिक संस्कृति को भूलना या त्यागना नहीं चाहते थे और जो बच कर निकल सके, वे पारसी कहलाए। पारस-उर्फ पशिया उर्फ फारस से आश्रयार्थ भारत में आए लोगों को पारसी कहा गया। वे ईरान के हिन्दु लोग हैं। वे जनोई पहनते हैं और संध्या भी करते हैं। घर के प्रवेश द्वार के सम्मुख वे रंगोली भी बनाते हैं।

इन प्रमाणों से जाना जा सकता है कि आज अपने आपको ईसाई या मुसलमान कहने वाले लोग वैदिक, सनातन, आयं, हिन्दू धर्मी लोगों की मन्तान हैं।

# वैदिक पाणिग्रहण संस्कार का विश्व-प्रसार

वतनन्ध जैसा ही दूसरा प्रमुख वैदिक संस्कार है "पाणि-ग्रहण" उफें विवाह संस्कार। ईसापूर्व काल में सर्वत्र वैदिक पाणिग्रहण संस्कार ही हुआ करता था। यह वैदिक संस्कृति के प्राचीन विश्वप्रसार का एक महस्वपूर्ण प्रमाण है।

लोग में उसे विरवी समअकर वधु पिता से अधिकाधिक धन-दौलत घसीटने की होड़ में वधु का ही तिरस्कार कर उसी को मार डालते हैं।

बंदिक विवाह संस्था में वसू को बड़े सम्मान के साथ दवशुरगृह में

मोपने को स्वयस्था की गई है। विवाहोपरान्त जब वधु पति के घर में प्रवेश इरती है तो बेदमन्त्रोज्बारण करने बाले पुरोहितगण उसे कहते हैं— "सामाजी भव" अर्थात "इस नए घर की तुम स्वामिनी या साम्राज्ञी बता"। यह भावना समाज में दुवारा दृहमूल करने की बड़ी आवश्यकता है। यह तभी हो सकता है जब धार्मिक भाव से सारी विधि की जाए। आजकत के सम्यत्ति के नोभी लोगों के कुटुम्दों में विवाह के समय मदिरा-पान आदि की खराब प्रधाएँ चल पड़ने के कारण नववधु का जीवन संकट में आ गण है।

जैसे एक नाजुक पेड़, समय आने पर उसके मूल स्थान से उखाड़कर प्रस्य स्थान में नगाना पड़ता है, वैसे ही नारी जीवन एक पौधा होता है। योवनप्रास्तिक समय नारी को पति के घर में रोपना पड़ता है। उसी से नारी जीवन फनता-फुनता है। उस नए घर में उसका जीवन सुखी हो इसलिए माना-पिना या अन्य अनुभवी ज्येष्ठ पालकजन वर की वय, शारीरयष्टी, रंगहप, आधिक क्षमता, कौटम्बिक वातावरण, घर-बार आदि बातें सोच-करही मुंबोध्य बर को चुनते हैं। ऐसे सर्वांगीण विचार-विमर्श से चुने गए बर को वधु के पालक वधु को सौंप देते हैं। उस समय वधु का हाथ अपने हाथ में लेकर वर उसके पालन-पोषण, संरक्षण, संवर्धन आदि की जिम्मेकारी उठाता है। यही 'कन्यादान विधि' कहलाती है। जिसमें एक अति मौनिक वस्तु की भाति धृषट से ढके चेहरेया पल्लू से ढके सिर वाली नववध्को पति और स्वसुराल के बुजुर्गों के सुपुर्द किया जाता है।

बति मौनिकगहने, जवाहरात, सोना-चौदी या घर-बार आदि जायदाद किसी को देते समय जैसे पूरे वार्ता-विमर्श के पश्चात् उन मूल्यवान वस्तुओं को नए स्वामी को भौषकर उससे रीत सर पावती ली जाती है और उस नम्यति को देखमाल करने की जिम्मेवारी नया स्वामी उठाता है, उसी प्रकार वधु का भी वैदिक संस्कृति में बड़ा मूल्यवान व्यक्तित्व माना गया है। इसी कारण भायके से इवसुराल भेजते समय वधु को अलंकृत करके,

अति मौलिक वस्तु की भाँति विधिवत नए पालकों के जिम्मे सांवा जाता

आधुनिक युग की यूरोपीय युवती मनमाने पुरुष के साथ रहने नगती है। तथापि औपचारिक लौकिक दृष्टि से विधिवत् विवाहबद्ध होना है। तो उसे गिरजाघर में जाकर ईसाई पुरोहित के हाथों वेदिग (wedding) याति वेदोक्त विवाहिविधि करवाते समय मायके के किसी ज्येष्ठ पालक इयक्ति द्वारा कन्यादान की विधि करवानी पड़ती है।

मुसलमानों का 'निकाह' शब्द संस्कृत "निकट" का अपन्नंश है। जिस संस्कार से बर और वधु को इकट्टा जीवन बिताने के लिए निकट लाया जाता है-वह है 'निकाह'।

काजी यानि धर्मगुरु (पुरोहित) द्वारा विवाह सम्पन्न कराने की प्रथा जो ईसाई, इस्लामी, बौद्ध आदि धर्मों में प्रचलित है वह वेदमूलक ही है।

पुरोहित द्वारा ही विवाह कराने की प्रथा सारे मानवों में इसलिए पडी है कि कृत, त्रेता, हापर और कलियुग में भी वह वैदिक परिपाटी रही है। उससे विपरीत यह भी तो हो सकता था कि पड़ोसी या गांवपंचायत, राजा या राष्ट्रप्रमुख, गजटेड अफसर या पालियामेण्ट के सदस्यों द्वारा विवाह कराया जाता । किन्तु वैसा कहीं नहीं किया जाता । मुसलमान, ईसाई या बौद्ध धर्मों में भी नहीं किया जाता, क्योंकि वे सारे वैदिक संस्कृति की ही फूटकर निकली जाखाएँ हैं।

विवाह में पराए युवक और युवती शारीरिक सम्भोग के लिए इकट्ठे रहते लगते हैं। वैसे देला जाए तो लेंगिक सम्भोग एक घृणित व्यवहार है। इसी कारण विवाह के अतिरिक्त किसी स्त्री या पुरुष द्वारा एक-दूसरे को टेंढ़ी दृष्टि से देखना तिरस्कृत माना जाता है। ऐसे वर्ताव के लिए पालकों द्वारा, समाज द्वारा या पुलिस अधिकारी द्वारा दोषी व्यक्तियों को डॉट-फटकार भी पड़ती है। बड़ों की अनुमति से परस्यर अनुरूप वर या वधु यदि विवाह की वार्ताविमर्ष के पूर्व ही प्रेमचेश्टा आरम्भ कर दें तो वह भी अयोग्य माना जाता है। सम्भोग एक प्रकार का पुरुष का स्त्री के कपर भारीरिक आक्रमण होता है। प्रजोत्पत्ति की यह एक ईश्वरीय पत्त्रणा है जिससे यह जीवनचक चलाया जाता है। अतः केवल उसी एक आध्यात्मिक Xel.com

आधिभौतिक और देवी आधार पर विवाह कहलाने वाला सीमित और नियमबद संगिक सम्भोग बैदिक संस्कृति हारा बैबाहिक जीवन की नींव मानी गई है। उस नियमबद्ध बैवाहिक जीवन में सम्भोग स्त्री पर आक्रमण न रहकर उसके प्राकृतिक विकास का एक सुखद मार्ग बन जाता है। इस सीमित लेगिक व्यवहार से कुटुम्ब और समाज बँघा रहकर सुख और वास्ति का अनुभव करता है। इस एकमेव उपयुक्तता को छोड़ कर शारीरिक सम्भोग सब प्रकार से घृणित व्यवहार है। इसी कारण बैवाहिक बन्धन के बाहर के लेगिक सम्बन्धों पर समाज विविध प्रकार से तीव कोध प्रकट करता है। क्योंकि सूक्ष्म विचार करने पर यह जान पड़ता है कि लेंगिक व्यवहार का किसी भी तरह से समर्थन नहीं किया जा सकता।

एक तो बात यह है कि लेगिक आकर्षण में डूबे व्यक्ति किसी अन्य पुरुषायं के काबिस नहीं रहते। अखण्ड और अनिर्वन्ध कामुक चिन्तन से व्यक्ति हुन भी होता जाता है और निष्किय तथा उदासीन भी बन जाता है। एक ही बबेले ने घोड़ियों के साथ-साथ घोड़े बांध देने पर देखा गया है कि बोड़े सम्मोग के चिन्तन से कुश होते जाते हैं। अतः घोड़ियों के तबेले में बोड़े न रखना अंच्छा है। युवतियों की संगत में पुरुष का भी यही हाल होता है। इसी कारण वैदिक संस्कृति में स्त्री-पुरुषों का संवर्धन और संगोपन अलग-जलग करने की प्रथा है।

भारामार दृष्टि से सोचने पर पता चलता है कि माया द्वारा निर्मित स्वी-पुरुष में बारीरिक आकर्षण नहीं होता तो अन्य किसी आधार पर उस जानपंग का समर्थन करना सम्भव नहीं है। पाठक यह सोचें कि स्त्री के प्रति पुरुष या पुरुष के प्रति स्त्री क्यों आकष्पित होते हैं जबकि दोनों के गरीर के पटक एक जैसे ही होते हैं ? वही यूक, मांस, अस्थि, मल, मूत्र, वर्तांना इस्थाद दोनों वरीरों में होते हैं। इतना ही नहीं वे सारे दुर्गन्धयुक्त बटक होते हैं। लेगिक व्यवहारों के शारीरिक सुख, सामाजिक दंगे-फसाद, भीवण रोष, जीवहत्या, एक-दूसरे पर आरोप-प्रत्यारोप आदि बड़े भयानक परिणाम होते हैं। जतः लेगिक सम्भोग को विवाह के धार्मिक बन्धनों में ही जकडे रखने की बेटिक लाजा तथा सामाजिक परिपाटी है।

विवाहकपन के अन्तर्गत लेगिक अयवहार व्यक्ति और सामाजिक

जीवन के लिए बड़े उपयुक्त और सुखद साबित होने के कारण ही बंबाहिक वारीर सम्बन्ध का अधिक-से-अधिक खुल्लमखुल्ला प्रचार किया जाता है। सारे परिचितों को निमन्त्रित किया जाता है, बाजा बजवाया जाता है, पटाके छोडे जाते हैं और बारात को सारे नगर में घुमाया जाता है ताकि उसमें तिनक भी गुप्तता न रहे और समाज उस युगल को इकट्ठा जीवन विताने के लिए पूरी सुविधा और मान्यता देता है। इसके विरुद्ध विवाह बन्धन के बाहर के लेगिक व्यवहारों को कड़ी गुप्तता से निभाना पड़ता है क्योंकि उसमें सिवाय एक या दोनों व्यक्तियों के क्षणिक शारीरिक आकर्षण के अति-रिक्त अनेक भयंकर परिणामों की लड़ी गुषी होती है।

अतः वैवाहिक सम्भोग और अवैवाहिक सम्भोग में वेदमन्त्रों से या चैदिक संस्कार से कितना अन्तर पड़ जाता है। एक घृणित, त्याज्य, दुर्गन्य, संकटमय, गुप्त, असम्य, आचरण वैदिक मन्त्रों के अवगुण्ठन से एक सुखद, समाजोपयोगी, समाजसुधारक, प्रकट सर्वसम्मत, सर्वमान्य व्यवहार हो जाता है। उन्हीं वेद-मन्त्रों के कारण आंग्ल भाषा में विवाह को wedding यानि वेदिग कहते हैं।

इसी में वेद यह देववाणी होने का अप्रत्यक्ष प्रमाण अन्तर्मृत है। उसी देववाणी के मन्त्रों से सारे मानवी व्यवहार पुनीत रखने से समाज में अधिक मुख-शान्ति और स्थैर्य रहेगा।

विवाह बन्धन को wedlock कहते हैं। lock (लॉक) यानि ताला। पति और पत्नी एक-दूसरे से कंकण से बांध दिये जाते हैं, जैसे दो कैदियों को एक हथकड़ी से बाधकर ऊपर से ताला लगा दिया जाता है।

ईसाई विवाहों में किसी एक की मृत्यु होने तक विवाह बन्धन कायम रहेगा ऐसी चेतावनी धमंगुरु दम्पति को देता है। यह वैदिक परिपाटी है। ईसाई परम्परा में तो पति-पत्नी न्यायालय द्वारा विवाह-विच्छेद करवाते रहते हैं।

वर और वधु के वस्त्रों की गाँठ बांधकर दिवाह विधि सम्पन्न कराने की वैदिक प्रया अभी तक यूरोप के ईसाई लोगों में प्रचितत है। जुलाई, १६७६ में युवराज चाल्सं का लेडी डायनों से जब विवाह हुआ तब अन्य-अन्य विधि जो विविध व्यक्तियों को सौंप दी जाती थी, उनमें बस्त्रों की XOT.COM

गाँठ बाँठने की विधि भी किसी सम्बन्धी पर सौंपी गई थी। उसी से "बैवाहिक गाँठ" (marital knat मैरिटल नाँट) यह शब्द प्रयोग आंग्ल भाषा में हद है।

बर को आंग्ल भाषा में Husband (हस्बंड) कहते हैं। वधु का हाथ वर के हाप में देकर दोनों को कंकण बांधा जाता है। अब वह यावज्जीवन वधु को छोड़कर नहीं जा सकता। उसका हस्त (परिन से) बँध जाने के अर्थ से बर या पति को आंग्स भाषा में "हस्तबंध" उर्फ "हस्वंड" कहते हैं।

वधु को आंग्ल भाषा में बाइड् (bride) कहते हैं। वह वधु का बध्

और बंधू से बाइड् ऐसा अपभंश बना।

पतिगृह जाते समय नववधु के साथ वैदिक परिपाटी के अनुसार उसकी कुछ सहेलियां भेजी जाती है ताकि नए परिवार में वधु जब तक घुल-मिल न जाए तब तक पूर्वपरिचित सहेलियों के साथ वह मुख-दु:ख की बातें कर सके। ठेठ यही प्रधा अभी तक यूरोपीय लोग ईसाई होने पर भी अपनाए हए है। उन सहेतियों को bride's maid यानि वधू की सहेलियां कहा जाता है। जाजकल तो वधु के दवशुरालय में सहेलियाँ साथ नहीं जातीं, नयोंकि ईसाई वह प्रेम विवाह करने वाली प्रौढ़ महिला होती है, तब भी आधुनिक ईसाई विवाहों में वधु की सहेलियों की भूमिका एक दर्शनी प्रथा के ब्य में अभी भी कायम है। इससे प्रतीत होता है कि बैदिक संस्कृति की बढ़े बूरोप के लोगों के जीवन में कितनी गहरी और मजबूत हैं।

#### घंघट को जागतिक प्रया

एक कीमती वस्तु जब किसी को मांथी जाती है तो धमण्ड या लापर-वाही से फेंकी नहीं जाती अपितु वड़ी नम्नता से शोभिवान वस्त्रों से ढककर सादर मेंट की जाती है। उसी प्रकार वधु को उसके जन्म घर से पृतिकुल की सीयते समय उसकी सुरक्षा, मान-सम्मान, जीवनपूर्ति आदि का वचन इवसुरकुत वे लिया जाता है। विवाह प्रसंग के मन्त्रों में और विधि में, इत सब बार्ती का बड़ी दूरदृष्टि से अन्तर्भाव किया गया है। सोना; चाँदी मा आभूषण, भूषि, भवन आदि कोमती वस्तु के लन-देन में जो गम्भीरता और मायधानी बस्ती जाती है वही सारी वधु के लन-देन में बरती जाती है। अतः वधु का सर या मुखड़ा कीमती और सुन्दर वस्त्रों (साड़ी, पल्लू आदि) से उककर उसे पति के जिम्मे सौंप दिया जाता है। यद्यपि आधुनिक यूरोपीय व्यवहार में स्त्रियां कभी पर्दा नहीं करती या घूंघट नहीं लेती तथापि यह देखने लायक बात है कि अवीचीन ईसाई वधू का चेहरा भी विवाह के समय इंघट से टका होता है। उसे व्हील (veil) कहा जाता है।

# ईसाईयों में घूँघट

उत्तरी भारत के वैदिक विवाहों में वधु का चेहरा घूँघट से इक दिया जाता है। महाराष्ट्र जैसे कुछ प्रान्तों में और कुछ जमातों में यद्यपि पूरा चेहरा डकने की प्रथा आजकल देखी नहीं जाती तथापि उनमें भी सिर से ऊपर तक साड़ी का पल्लू लेकर ललाट, गाल आदि लगभग ढक दिए जाते है। यह मनुस्मृति के अनुसार ही है। क्योंकि मनु महाराज ने कहा है-

आच्छाद्य चार्चयित्वा च श्रुतिशीलवते स्वयम्। आह्य दानं कन्याया ब्रह्मो धर्मः प्रकीतितः ॥२७॥

इस उद्धरण का पहला शब्द है "अ।च्छाद्य" यानि "ढककर"। कन्या का शरीर तो सर्वदा दका ही रहता है। अतः विवाह के समय "आच्छादा" यानि "चेहरे पर घूंघट लिए हुए" ऐसा अथं है।

यूरोप में भी मनुस्मृति विहित वैदिक संस्कृति ही प्रचलित थी (इसाई पन्थ-प्रणाली से पूर्व) इसका एक ठोस प्रमाण ईसाई दिवाह विधि में भी वयु को जो घूँघट पहनाया जाता है, उसमें मिलता है।

यूरोपीय स्त्रियाँ साड़ी नहीं पहनतीं। अतः पत्लू से सर दकने का या ष्यट से चेहरा ढकने का प्रश्न ही नहीं उठता। वैसे भी प्रत्येक क्षेत्र में वर्गर किसी हिचिकिचाहट या लज्जा के यूरोपीय स्त्रियों पुरुषों जैसा ही काम-बन्धा करती हैं। तथापि विवाह के समस सूरोपीय स्त्रियों का चेहरा भी गुन्न, पतली, पारदर्शक मलमल से ढक दिया जाता है। मनु प्रणीत वैदिक विवाह प्रणाली ही यूरोप में अनादिकाल से प्रचलित रहने का यह एक बड़ा उत्तम प्रमाण है।

भारतीय संस्कृति में तो "घूंघट पट खोलो" आदि गीतों में और चल-र्भवत्र (सिनेमा), नाटक आदि में विवाहीपरान्त पति ने वधु के चेहरे पर से

Xer.com-

बूंबट दूर करना आदि प्रकारों से बूंबट चिरपरिचित है, किन्तु ईसाईयों में बूंबट, विवाह विधि में आवश्यक समका जाता है, यह बात जनसाधारण के ध्यान में नहीं आती।

मुसलमानों में तो कहना ही क्या है। उनमें तो युवितयों के विवाह के पूर्व से ही बुकें से चेहरा जो ढक जाता है वह जीवन के अन्त तक ढका ही रहता है।

#### मात्मनल

विवाह सम्बन्ध को आंग्ल परिभाषा में matrimonial कहते हैं। वह पूर्णतया "मातृ-मनल" संस्कृत शब्द है। मातृत्व प्राप्त हो इस हेतु से किए जाने दाल विवाह सम्बन्ध को "मेंद्रिमोनियल" उर्फ मातृमनल यह कितना अधंपूर्ण घट्द है। उसके विपरीत कौमार्य के लिए आंग्ल भाषा में विजितिटी (Virginity) शब्द है। वह भी पूर्णतया संस्कृत "वर्ष्य जननम् इति" (जहां जनन वर्ष्य है) ऐसा समास है।

## संयुगल

आंग्ल भाषा में वैदाहिक सम्बन्ध को Conjugal कहते हैं। उनका उच्चार "कांज्युगल" किया जाता है। किन्तु आंग्ल वर्णमाला में "C" अक्षर का 'स' उच्चार होने के कारण con को यदि 'सं' कहा जाए तो पूरा शब्द संज्याल उर्फ संयुगल ऐसा पूरा संस्कृत है। पियत्र उद्देश्य से बनाया पति-पत्नी का जोड़ा यहीं "संयुगल" उर्फ संज्याल शब्द का अर्थ है।

#### असत

वैदिक विवाहों में आमन्त्रित लोग वर-वधु पर मंगल कामना हेर्डु हस्दी में पीले रंगे चावल के दाने फेंकते हैं जिसे अक्षत्-कहते हैं। नवदम्पति के सुख में कोई क्षति न रहे इस उद्देश्य से सीचे दानों को अक्षत कहते हैं। ईसाई बने पाश्चास्य लोगों में अभी तक यह प्रथा ज्यों-की-त्यों चली आती है।

१६ अब्रैल, १६७६ के दैनिक में एक समाचार छपा था कि विम्बल इन

देतिस पटु बधु किस एवर् का पुरुष देतिस पटु जॉन लॉयड से अब अमेरिका के फोर्ट लॉड रडेल नगर में विवाह सम्पन्न हुआ तो जाम के अबजे थे। सारे निमन्त्रित लोग उपस्थित थे। इतने में किसी ने स्मरण दिलावा कि एअरे बावल (अक्षत्) लाना तो भूल ही गए"। तुरन्त किसी को कार में भेजकर बादल की छह थैलियों मंगाई गई। वे दाने सदको बांट गए और उपस्थित लोगों ने नवदम्पति पर उस अक्षत् का वर्षाय किया। आजकल कहीं-कहीं कुस्ती विवाहों में चावल के बजाय बारीक काटे कागजों का बूरा ही वर-बधु पर बरसाया जाता है। यह उस अक्षत् की प्रथा का जाधु-निक दिलाऊ अन्धानुकरण कहा जा सकता है।

# इस्लामी निकाह में भी अक्षत्

यद्यपि भारतीय मुसलमान, निजी प्रयाएँ हिन्दुओं से पानि काफिरों से पूर्णतया भिन्न हैं, ऐसा दुराग्रहपूर्ण प्रतिपादन करते रहते हैं तबापि यह देखा गया है कि कई मुसलमान दम्पति बाह्यण से टीका लगवाते हैं, कई देवी पूजन करते हैं, कई गणेश के चित्र से मण्डिल निमन्त्रण-पत्र छपवाते हैं। इन प्रथाओं से सुविचारी मुसलमानों ने जान लेना चाहिए कि उनके परिवार कभी हिन्दु थे। अतः उन्होंने दुबारा हिन्दु वन जाना चाहिए। इतिहास की उथल-पुथल में उनके अभागे हिन्दु पूर्वज इस्लामी आक्रमणों में पकड़े गए और छलबल से मुसलमान बना लिए गए। उस समय हिन्दु समाज भी इतना कमंठ था कि मुसलमानों के सम्पर्क में आए हिन्दुओं को मुसलमान ही समक्षकर दूर रखा जाता। अब यह बात नहीं रही। जाति और धमं के बन्धन ढीले होते जा रहे हैं। अतः मुसलमान बने परिवारों को हिन्दु समाज में वापस लौट आना चाहिए।

वैदिक विवाहों में पति के घर में प्रवेश करते समय देहली पर रखें चावल से भरे पात्र को वधु पैर से ठुकरा देती है। उससे उस कक्ष में चावल विखर जाते हैं जिससे यह सूचित किया जाता है कि वधु के आगमन से घर में धनधान्य की कभी कमी न पड़े और वधु का गृह प्रवेश उस परिवार के लिए भाष्यशाली साबित हो।

मुसलमानों में भी यह प्रधा पाई जाती है जिससे स्पष्टतया यह जान

पड़ता है कि जिस-जिस प्रदेश की जनता शत-प्रतिशत मुसलमान बन गई है उन प्रदेशों में इस्लाम पूर्व समय में बैदिक विवाह पद्धति ही प्रचलित थी। पच्चीस देशों में बसे दो करोड़ इस्लामी मुसलमानों के पन्थ प्रमुख

पच्चीस देशों में बस दा कराड़ इस्तान हु का वर्णन कुछ वर्ष पूर्व आगा खान (यानि अग्रखान) चीथे के विवाह का वर्णन कुछ वर्ष पूर्व समाचार पत्रों में छपा था। उसके अनुसार अफगानिस्तान के पहाड़ी प्रदेशों समाचार पत्रों में छपा था। उसके अनुसार अफगानिस्तान के पहाड़ी प्रदेशों समाचार पत्रों में छपा था। उसके विद्यासत है। इस्लामी आक्रमण के समय से यानि में हुआ नाम की एक रियासत की जनता छलबल से मुसलमान बनाई लग्भग ६०० वर्ष पूर्व उस रियासत की जनता छलबल से मुसलमान बनाई गई। तब भी उनके राजा को "राम" ही कहा जाता है। उस राजा ने गई। तब भी उनके राजा को "राम" ही कहा जाता है। उस राजा ने आगाखान चौथे की विवाह विधि में नववधु के पदापंण से विखरने के लिए चावल के साथ पचास मोती भी बख्दों थे। आगाखान ईरान के नागरिक हैं और उनके इस्माइली अनुयायी शियापनथी हैं।

ऐसे प्रमाणों से पता चलता है कि क्रस्ती और इस्लामी विवाह संस्कार भी मूलतः वेदप्रणीत संस्कार ही हैं। इससे हम एक और व्यापक निष्कर्ष यह निकाल सकते हैं कि वैदिक परम्परा की मान्यतानुसार कृतयुग से ही वेदप्रणीत संस्कृति का आरम्भ हुआ। अतः उसी के अन्तर्गत वैदिक पाणि-यहण संस्कार के प्रमाण उन लोगों में पाए जाते हैं जो अपने आपको ईसाई या इस्लामी कहला रहे हैं।

# कुमारी और सौभाग्यवती

वैदिक प्रया के अनुसार महिला अविवाहित है या विवाहित यह समाज को स्पष्टतया विदित कराने के लिए उसे कुमारी या सौभाग्यवती कहा जाता है। वर्तमान युग में स्त्रियों के अधिकारों की माँग करने वाले कुछ नेता उस प्रया को पक्षपाती समभते हैं। उनका कहना है कि यदि पुरुष की विवाहित या अविवाहित अवस्था का उल्लेख उसके नाम से जोड़ा नहीं जाता तो महिला के नाम से क्यों जोड़ा जाता है?

हर छोटो-मोटी बात में स्त्रियों के प्रति अन्याय, अपमान और पक्षपात की आशंका उठाना अज्ञान और तकहीनता का लक्षण है। महिला की विवाहित, अविवाहित या विधवा अवस्था का उल्लेख उसकी भलाई के हेर्द्र किया जाता है ताकि उसके आप्तेष्टों को पता लगे कि उस नारी को किस प्रकार के सहाय्य या संरक्षण की आवश्यकता है। स्मृतिकार मनु के अनुसार बाल्यावस्था में पित का और वृद्धावस्था में पुत्र का, अतः स्त्री को कदापि वेसहारा रखना या रहने देना उचित नहीं। उसी सूचना के अनुसार स्त्री के नाम के साथ उसकी सुरक्षा की जिम्मेवारी किसके ऊपर है यह समाज की विदित कराने के लिए उसके नाम के साथ कुमारी, सौभाग्यवती या विधवा, श्रीमती यह विशेषण जोड़े जाते हैं।

लज्जा, विनय, भिभक, भय, पराधीनता, आकर्षण के कारण दुष्टों के चंगुल में फैंसाए जाने की शक्यता आदि कठिनाइयाँ जैसे नारी जीवन में होती हैं बैसे पुरुष जीवन में नहीं, इसी कारण पुरुष की चैवाहिक अवस्था उसके नाम के साथ कही नहीं जाती।

"सौभाग्यवती" यह विशेषण लगाने से समाज को यह भी सूचित किया जाता है कि वह स्त्री विवाहित होने के कारण उसके प्रति भगिनी, माता, कन्या या बहू समभकर ही देखा जाए, उसे बुरी दृष्टि से कोई न देखे। कुमारी यह विशेषण लगाने से युवती को योग्य वर ढूंढ़ देने का स्मरण सारे समाज को रहता है।

अब रही विधवा की बात । विधवा का मुंह तक नहीं देखना चाहिए-ऐसे उद्गार कभी-कभी सुनाई देते हैं। वे सबंधा अयोग्य हैं। घर-घर में विधवा बहनें और माताएँ होती हैं। उनके रहते हुए कौन कह सकता है कि विधवा का मुंह तक नहीं देखना चाहिए। अज्ञानी या अविचारी लोग ही ऐसे निरगंल विचार प्रकट करते हैं।

"विधवा का मुंह तक नहीं देखना चाहिए" इस उद्गार का वास्तविक अथं यह है कि जहाँ तक हो सके अधिक समय न बिताते हुए विधवा स्त्री का पुनः विवाह सम्पन्न करा देना चाहिए ताकि वह निराधार और निराश्रित न रहे और उसका जीवन निर्धंक, दिशाहीन और नीरस न बने।

# बुजुगों द्वारा ठहराए गए विवाह

कुछ वर्ष पूर्व कुनवे के ज्येष्ठ व्यक्ति ही बालक-बालिकाओं को वगैर एक-दूसरे से मिलाए और उनकी सम्मति बिना ही उन्हें विवाहबद्ध करा

देते वे। अभी भी देहातों में या पिछड़े बगों में ऐसे ही विवाह होते हैं। पढ़े-लिसे लोगों में बिबाह का बार्ताविमसं तो कुनने के ज्येष्ठ लोग ही

करते हैं, किन्तु युवक-युवती को भी एक-दूसरे को मिलाते हैं और उनकी

भी सम्मति प्राप्त की जाती है। मूरोप में तो लगभग सारे विवाह युवक-युवती या प्रीद स्त्री-पुरुष अपने

बाप तम करते हैं। उपेष्ठ सम्बन्धियों को केवल उसकी सूचना दी जाती

उससे भी आगे और एक प्रकार यूरोप में फैलता जा रहा है जिसमें सम्भोग के लिए विवाह की या और किसी की सम्मति या बन्धन या नियम की आवश्यकता ही नहीं समझी जाती। युवक-युवतियाँ या प्रौढ़ स्त्री-पुरुष जितना समय बाहें इकठ्ठे रह तेते हैं या पृथक् रहकर भी लेगिक सम्बन्ध रसते हैं। ऐसी व्यवस्था (या अव्यवस्था ?) से लेगिक रोग या अन्य रोग फैतने की सम्भावना है जिससे मनुष्यजाति शरीर से दुवंल, रोगी, कुरूप, अपंग और मन्दबुद्धि, अल्पायुषी आदि होने की शक्यता है। बालकों के पालन-पोषण की व्यवस्था टूटकर वे मातसिक असन्तुलन से पीड़ित होंगे। एक ही स्त्रों पर अनेक पुरुष लुब्ध होने की सम्भावना से आपसी शत्रुत्व बदकर देगा-फताद की बृद्धि होगी। अनिबन्ब सम्भोग की अनुकूलता बनीत होने पर समाज में कामुक प्रवृतियां बढ़ेंगी और संयम या विषयोप-मोगों से अनिष्त रहने की प्रणाली मिट जाएगी।

एवक वृद्यतियों का स्वेच्छानुसार विवाहबद्ध होना या विवाह के विना है गर्गर सम्मोग करना-इसके पीछे जो विचारचारा है वह वैदिक संस्कृति को विचार प्रणाली से विल्कुल भिन्न है। आधुनिक पाइचात्य कुस्ती व्यवहारों व अमाबित तोग यह आपही प्रतिपादन करते दिलाई देते हैं कि प्रीढ़ व्यक्ति अपने बाप निजी विवाह व विवाह विना लंगिक सम्बन्ध रखने सम्बन्धी निर्मेष देने के हरुदार होते हैं।

उग पर बेंदिक मंस्कृति का गह कहना है कि युवक-युवितयों की मन-माना क्षत्रहार करना इमिनए प्रतिवन्धित है नयोंकि उससे/समाज के उत्पर बोर और शेषंकासीन दुष्परिणाम होते हैं।

दुसरा हुई पर बातुह किया जाता है कि प्रीट ब्यक्ति अपने शरीर का.

जैसा चाहे प्रयोग कर सकता है। उसमें समाज को या बुजुर्गों को हस्तक्षेप करने का कोई अधिकार नहीं।

इसके उत्तर में वैदिक संस्कृति का कहना यह है कि गरीर भने ही उस डपक्ति का हो किन्तु जब तक वह व्यक्ति समाज में रहता है उसे निजी बारीर से मनमाना व्यवहार करने की अनुमित नहीं दी जा सकती। जैसे एक आम सड़ जाने से उसके संसर्ग से अच्छे आम भी सड़ने लगते हैं, एक मृत शरीर कहीं पड़ा हो तो उससे कई रोग फैल सकते हैं, उसी प्रकार अनिबंग्ध लेंगिक व्यवहार से सारे समाज में रूढ़ियाँ तोड़ने की भावना बढ़ेगी तथा शारीरिक और मानसिक रोग भी फैलेंगे।

ऐसे अनेक दुष्परिणामों को टालने के हेतु ही वैदिक संस्कृति ने पोड़का संस्कारों की योजना की है। उस नियमावली के अनुसार समाज का एक अंग होने के कारण व्यक्ति को समाज के बन्धन में ही जीवन बिताना चाहिए। इस दृष्टि से व्यक्ति का जीवन शकट को जोते एक घोड़े जैसा है। नियत बन्धनों में नियत मार्ग से ही जाना उसका कत्तंव्य है। युवक-युवतियों के सम्भोग से सशक्त, सद्गुणी और कर्तृत्वशाली प्रजा का निर्माण हो यही विवाह संस्था का उद्दिष्ट होने के कारण युदक-युवितयों के बारीरिक आकर्षण या यौवन प्रवृत्तियों पर वैदिक नियमों की रोक लगा दी गई है।

सामाजिक व व्यक्तिगत आचरण के श्रेष्ठ आदर्श स्थापित करना और मानवजाति को सम्पन्न, सद्गुणी, दीर्घायुवी, शक्तिमान, स्वरूपवान और सदाचार-सम्पत्न बनाने का बैदिक संस्कृति का आदर्श मनुस्मृति में स्पष्टतया अंकित है। उसमें कहा है-

> अस्महेश प्रसूतस्य सकाशात् अग्रजन्मनः। स्वं स्वं चरित्रं शिक्षेरन् पृथिव्यां सर्वं मानवः॥

यानि "इस भूमि में हम जो आदर्श आचरण और गुणों के व्यक्ति तैयार करा रहे हैं वे इसलिए कि वे सारे मानवों को आदर्शभूत् हों ?"

युवक-युवतियों के विवाह सम्बन्ध सोचते समय दोनों कुटुम्ब के बुजुर्ग लोग वैद्य और ज्योतिषियों का भी मत लेते थे। प्रत्येक घराने के ज्योतिषी, पुरोहित, वैद्य आदि निश्चित होते थे।

XAT.COM.

# वैदिक परम्परा में फल-ज्योतिष का महत्व

प्राचीन वैदिक परम्परा में ज्योतिषियों का बड़ा महत्व है। उस समय के ज्योतिषी भी निजी विद्या में पूर्णतः पारंगत होते थे। हर एक राज-घराने के तथा रईसों के अपने आश्वित ज्योतिषी होते थे जिनका यह कलंखा हुआ करता था कि वे उस कुटुम्ब के सारे व्यक्तियों की जन्मकुण्डलियों का निरीक्षण, जब्यवन आदि करते रहें और विद्येष संकट या समृद्धि के योगों के बारे में यहस्वासी को सावधान करते रहें।

मुहम्मद बिनकासिम, महमूद गजनवी, मुहम्मद गोरी, तैमूरलंग, बाबर आदि खूँखार इस्लामी आकामकों के संस्मरणों में ज्योतिषियों से वार्तीवमशं करके ही हमलों की वा वापसी की योजना बनाई जाने के उल्लेख है। इस्लाम में वा ईसाई घम में न तो कमिसद्धान्त माना जाता है न पुन-जन्म। अतः उनमें फलज्योतिष का कोई स्थान नहीं। तब भी इस्लामी तबारीकों में बार-बार जाने वाले ज्योतिषीय उल्लेख यह सिद्ध करते हैं कि मुसलमान बनाए जाने के पूर्व उनके प्रदेशों में सबैत्र वैदिक संस्कृति ही थी। मुसलमानों द्वारा लिखी ज्योतिषीय पुस्तकों में गृहदेवताओं के चित्र आदि भी पाए जाते हैं। ऐसी पुस्तकों इस्तम्बूल, काहिरा आदि के संग्रहालयों में विद्यमान हैं।

कोई पन्त्र बनाने के पूर्व जैसे उसका ढाँचा कागज पर रेखांकित किया जाता है बैसे ही जब विविध मानव जन्म लेते हैं तो उनके व्यक्तिमत्व का रेखांकन उनके जन्म समय के ग्रहयोगों में पाया जाता है। प्रत्येक मानव का व्यक्तिमत्व उसके अन्दर की गन्त्र सामग्री पर निर्मार करता है। उसका मस्तिष्क, हृदय, श्रवणयन्त्रणा और अंतड़ियों की पाचन-प्रणाली आदि अन्दर्को यन्त्रणा पर व्यक्ति का रंग-छप, चपलता आदि निर्भार करता है। व्यक्ति की वह व्यरेखा सांकेतिक पद्धति से उसकी जन्मकुण्डली में आलेखित होती है। किसी बीज से किस प्रकार का वृक्ष निकल आएगा? वह कितना केचा और पुष्ट होगा? उसमें पुष्प या फल किस प्रकार के आएगे यह बातें बीजों के तक बीजों को देखकर बता सकते हैं। उसी प्रकार कुण्डली देखकर प्रवीण क्योतियों व्यक्ति के जीवन की भविष्य की घटनाएँ कथन कर सकता

है। किन्तु आज इतने प्रदीण ज्योतिषी मिलना कठिन है।

इस सन्दर्भ में हम डॉक्टरी विद्या, आयुर्वेद और फलज्योतिष की तुलना कर सकते हैं। डॉक्टरी शास्त्र में मनुष्य शरीर की विविध नालियों का एक ढाँचा समस्रकर उसमें निर्माण हुई रुकावटों को दूर करने का यस्त किया जाता है। आयुर्वेद द्वारा इस नालियों के ढाँचे में बात-पित्त-कफ आदि का सन्तुलन किस मात्रा में बिगड़ा है उसका विचार होता है। फलज्योतिष में तो उससे भी आगे बढ़कर केवल शरीर ही नहीं अपितु व्यक्ति, मन, बुद्धि, रंग, रूप, कद, व्यवसाय, प्रवृत्तियाँ, प्रारव्ध, संचित, भूत, भविष्य आदि समस्त बातों का विचार किया जाता है।

इस सर्वंकष विद्या द्वारा किसी युगल से संतित किस प्रकार की होगी इसकी भी अटकल लगाई जा सकती है। प्रजोत्पादन की देवी प्रक्रिया सुचारू रूप से चलती रहे इसी एक दृष्टि से स्त्री-पुरुषों का शरीर सम्भोग एक धार्मिक कत्तंव्य बन जाता है, अन्यया वह केवल अश्लील, दुगंन्यपुनत, संकट तथा संघषंमय व्यभिचारी व्यवहार है यह हम ऊपर स्पष्ट कर चुके हैं। वह कत्तंव्य स्त्री-पुरुष निभाते रहें इस हेतु ईश्वरीय माया के जादू से उस शरीर-सम्बन्ध में एक मनलुभावनी, रोमांचित अनुभूति भी जोड़ दो गई है जिसके नहीं में समाज भी युवायुगल के शरीर सम्भोग को एक अनिवायं कत्तंव्य मानकर प्रतिष्ठा और सुविधा प्रदान करता है।

तथापि उस सम्बन्ध को कड़े नियमों में बंधा रखने के लिए वेदबिहित विवाह संस्कार का गठन किया गया है। यूरोप के लोगों में, क्रस्ती बनने के पूर्व स्त्री-पुरुष सम्बन्धों की बाबत कड़े निवंग्ध लगे हुए थे इसका प्रमाण क्रस्ती धमंगुरु पोप उर्फ पापह महाशय के वक्तव्यों में मिलता है। समय-समय पर पापह महाशय विवाह-विच्छेद या गर्मपात आदि की बढ़ती कुरीतियों के विरुद्ध गरजते रहते हैं। क्योंकि क्रस्ती बनाए जाने के पूर्व वह प्राचीन बैदिक शाकर धमंगीठ था। इसका अधिक विवरण इस ग्रन्थ में अन्यत्र दे रखा है।

मुसलमान तथा क्रस्ती बनने के पश्चात् उन लोगों में बैदिक विवाह बन्धन सब ढीले पड़ गए हैं। मुसलनानों में तो अनेक बहानों पर अनिगनत स्त्रियों से सम्बन्ध रखने पर कोई रोक-टोंक है ही नहीं। इसका प्रत्यक्ष उदाहरण इतिहास में उल्लिखित असंख्य सुल्तान, बादशाह, दरबारी, XAT.COM:

सेनानी, फकीर आदि के जनानसाने के पाँच हजार, पन्द्रह हजार आदि संख्या में पाया जाता है।

उधर कृस्तियों में भी एक विवाह तोड़कर दूसरा विवाह करने की प्रक्रिया शर्न: शर्न: बढ़ रही है। इतना ही नहीं, विवाह बिना ही शरीर सम्भोग करने की प्रवृत्ति भी बढ़ रही है। केवल यही नहीं अपितु पाश्चात्य देशों में अप्रकट रूप से पुरुष-पुरुष युगल या नारी-नारी युगल समलिंगी सम्भोग करने में जरा भी नहीं हिचिकचाते। उनकी यह प्रवृत्तियां मान्य करने वाले कायदे-कानून कृस्ती सरकारों ने भी पारित कर दिए हैं। यह समलिंगी सम्भोग की निजी प्रवृत्ति या अधिकार सब जनों को विवित हों इस दृष्टि से वह व्यक्ति पाश्चात्य देशों में एक कान में एक मणि पहनते हैं ताकि समिनचारी लोग उसकी विशिष्ट प्रवृत्ति जानकर उससे मेल-मिलाप कर सकें।

इतनी लेगिक स्वतन्त्रता व्यक्ति को बहाल करने वाले अमेरिका देश में AIDS (Acquired Immune Deficiency Syndrome) नाम का एक भयानक रोग फैल रहा है जिसके कारण शरीरान्तर्गत रोग प्रतिकार क्षमता नष्ट होकर व्यक्ति सड़-गलकर मर जाता है। मृत शरीर के समीप जाने वाले किसी भी व्यक्ति को वह रोग हो सकता है इस भय से AIDS से मृत्यु आई ऐसी आशंका या अफबाह सुनने पर उस शव का अंत्यविधि तक करने को कोई तैयार नहीं होता।

यही सब जावी भीषण परिणाम सोच-समभकर वेदों पर आधारित विवाहविधि व आचारसंहिता बनाई गई है। उसे ठुकराने वाले ईसाई, इस्ती आदि जो नए-नए धर्म निकले हैं, उनके अनिबंग्ध व्यवहार के भीषण परिणाम अभी-अभी ज्ञात होने लगे हैं। यदि यही कुरीतियाँ बढ़ती रहीं तो मानववंश का बढ़ा भयानक और दु:खी अन्त होने की सम्भावना सामने दिखने लगी है।

दूसरा भी एक संकट मानव जाति का नाश कर सकता है। वैदिक संस्कृति में गोबर, गोमूत्र, कड़वे नीम का तेल, भिलावा और काजू का तेल आदि का प्रयोग होता था। अब सर्वत्र बुआई से मण्डी में धान या भाजी ले जाने के समय तक उन पर कीटनांशंक (DDT) आदि रासायनिक मिश्रण छिड़के जाते हैं, सेतों में रासायनिक खाद डाले जाते हैं। अब शास्त्रीय जांच से यह पता चला है कि माताओं के दूध में और स्त्री-पुरुषों के बरीर में बे रसायन खाद्य पदार्थों द्वारा या पानी द्वारा पहुँचकर मानव को रोगो तथा अल्बायु बना रहे हैं।

प्राचीन संस्कृत प्रत्थों में लिखा है कि कलियुग में पाप की माना सर्वत्र इतनी बढ़ जाएगी कि उसका भार सहन न होने के कारण पृथ्वों भी कंपित हो उठेगी। वह भविष्यवाणी सही उतरते हुए हम देख रहे हैं कि कारखानों के धुएँ से हवा दूषित हो रही है, गन्दी नालियों से नदी और सागर तक का जल मलीन हो रहा है, रासायनिक प्रयोगों से अनाज और पानी खराब हो रहा है और अनिर्वन्ध लें गिक ब्यवहारों से भयानक रोगों का प्रसार होने की सम्भावना दिखाई दे रही है। इन संकटों से बचने का एक ही मार्ग है विश्व भर में सनातन, आर्थ वैदिक धर्म की आचार-प्रणाली लागू करना।

# क्षत्रिय घरानों का विवाह सम्बन्ध

भारत में हम देखते आ रहे हैं कि यद्यपि विविध रियासतों के शासन करने वाले राजपरिवार बंगाली, मराठी, गुजराती, हिन्दु, नेपाली आदि भिन्न भाषा-भाषी थे तथापि वे निजी कुमार और कन्याओं का विवाह प्रान्तीय भाषा बोलने वाले व्यक्ति से न कराते हुए अन्य राजकुल के क्षत्रिय राजकुमार या राजकुमारी से ही कराते थे यानि वहां भाषा का प्रश्न गौण होता था, अपितु छत्रधारी क्षत्रिय कुल का महत्व अधिक सममा जाता था।

ठीक यही प्रथा यूरोप के इतिहास में भी दीखती है। वहाँ के ग्रीस, स्पेन, फांस, पोर्चुगाल, जर्मनी, रिशया, इंग्लैण्ड आदि के राजकुल एक-दूसरे से विवाह सम्बन्ध जोड़ा करते। यद्यपि दोनों में शत्रुता या विरोध हुआ करता। अतः यह प्रथा भी प्राचीन विश्वव्यापी वैदिक प्रथा का एक मोटा प्रमाण है।

# वैदिक संगीत का विश्व प्रसार

विश्व के प्रारम्भ से सर्वत्र वैदिक संस्कृति ही प्रचलित थी, इस तथ्य के हम जो सर्वागीण प्रमाण इस प्रत्य में उद्धृत कर रहे हैं उनमें संगीत का भी अन्तर्भाव है। सर्वत्र वैदिक संस्कृत ही थी अतएव वैदिक संगीत ही पाश्चात्य आदि सभी गायन-वादन पद्धतियों का मूल स्रोत रहा है। इसके प्रमाण हम इस अध्याय में प्रस्तुत कर रहे हैं।

वैदिक संगीत के मूत्र सामवेद में पाये जाते हैं; अतः सामवेद ही

मानवी संगीत शास्त्र और कला का मूल स्रोत है।

XOI.COM.

सर्व विद्या और कला के देवतुल्य प्रमुख सृष्टि उत्पत्ति के समय स्वयं परमात्मा के मागंदर्शन में तैयार हुए जैसे किसी राज्य यन्त्रणा द्वारा विविध ग्राकाओं के विद्यालय शुरू करते समय विशेष प्रशिक्षण पाये हुए तज्ञ उनमें नियुक्त किए जाते हैं। पूर्ण जानी अवस्था से मानवी जीवन का प्रारम्भ हुआ यह बैदिक धारणा पूर्णस्प से ही है। पाइचात्य धारणा एकदम उल्टी है। पूरोपीय विद्वान प्रतिपादन करते हैं कि बन्दर से बनमानुष बना और बहु अपने-आप प्रगति करता चला गया। यदि यह सही होता तो विद्यालयों में केवल छात्र लाकर छोड़ देते तब भी चल सकता था। वे अपने-आप विद्वान वन सकते थे। क्योंकि बनमानुष की अवस्था से आजकल का शहरी बालक कितना ही अधिक प्रगत होता है। किन्तु ऐसा नहीं होता। बारहर खड़ी के स्वर से पी-एच. डी. तक तज्ञों के मागंदर्शन में ही हर एक को पदना पढ़ता है। अतः विद्व के आरम्भ में हर शाखा के तज्ञ स्वयं ईश्वरीय यन्त्रणा ने ही दिलाए थे। संगीत क्षेत्र के देवदल तज्ञ थे गन्धवं। उन्होंने

सप्तसुरों से वैदिक संगीत की शिक्षा समस्त मानवजाति को दी। अतः वे सप्तसुर ही सारे मानवों के संगीत शिक्षा के मूल आधार बने हुए हैं।

इसके सम्बन्ध में Indian Literature (पुष्ठ २६७) नामक प्रन्य के जर्मन लेखक Weber लिखते हैं-The Hindu scale sa-re-ga-ma-padha-nee has been borrowed also by the Persians, where we find it in the form of do-re-ma-fa-so-la-ci. It came to the west and was introduced by Guido d'Arezzo in Europe in the form of do-re-mi-fa-sol-lo-ti. Even the 'Gamma' of Guido (French gramma, english gamut) goes back to Sanskrit gramma and Prakrit gramma and is thus a direct testimony of the Indian origin of our European scale of seven notes. - यानी (वैदिक) "सा-रे-ग-म-प-अ-नी मप्त सुरों के ही दो-रे-म-फ-सो-ले-ती ईरानी रूप हैं। गीड़ो द'अरेज्जो नाम के पारचात्य व्यक्ति ने ईरान से उन सप्त सुरों को उठाकर यूरोपीय संगीत में दो-रे-मी-फा-सोल-लो-ती उच्चारण से प्रचलित किया। और तो और नीडों जिस स्वरसमुच्चय को "गाम्मा" नाम देता है (फ्रेंच भाषा में जिसे प्राम्म और आंग्ल में गॅमट कहते हैं।) वह भी संस्कृत "प्राम्म" और प्राकृत "गम्म" का ही रूप है। यह प्रत्यक्ष प्रमाण है कि पाश्चात्वों के सप्त सुर नारतीय मप्तसुरों पर ही आधारित हैं।"

वेबर का कथन सही है। किन्तु उसके कथन का ऊपर उद्धृत किया हुआ अ। खिरी बाक्य हमारी दृष्टि से अमपूर्ण है। बतंपान मारे विदानों का मत बिल्कुल वही है जो वेबर का है। विदव ने जहां कहीं भी वेदिक संस्कृति के अवदोप दिखे वे उस प्रदेश में भारत द्वारा प्रविष्ट किए गए। उससे कई अज्ञानी और कोशी लोग ऐसी अटकल बांधते हैं कि जैसे ईसाई और इस्तामी लोगों ने छलबल से निजी धमं लोगों पर थोगे, उती प्रकार भारत के अतिय भी उनके समय के अत्याचरी, आक्रामक होंगे जिन्होंने निजी वैदिक धमं पराए प्रदेशों पर धोपा होगा।

इसी प्रकार का दूसरा एक अज्ञानी विद्वानों का वर्ग है जो भारत के वैदिक क्षत्रियों को जाकमण का दोगी तो नही टहराता, किन्त वे यह

समझते हैं कि विश्व में जहां कहीं भी वैदिक धर्म के चिह्न दिखा ई दें वह समझ्य हाका ब्रह्म होगा ऐसा आधा-अधूरा अटकलपच्चू वे लगा देते आरत क प्रकार के हुआ है। दे यह नहीं सोषते कि आज यदि इंग्लैंग्ड या जापान पर निजी संस्कृति का कोई प्रभाव भारत नहीं डाल सकता तो उस समय भारत का प्रभाव उन दूर के प्रदेशी पर कैसे पड़ा होगा ? ऊपर उद्धृत मतप्रणालियाँ तकेसंगत

नहीं है। जतः हम एक नया स्पष्टीकरण यहाँ देना चाहेंगे।

हम सभी नोगों को यह स्पष्ट कर देना चाहते हैं कि वैदिक संस्कृति ब्ल्य बर्मों की भांति किसी ने किसी पर छलबल से थोपी नहीं थी। वह तो जन्मजात, देवदत्त संस्कृति थी जिसमें कलियुग के आरम्भ तक सारे मानव

पते और फुले।

महाभारतीय युद्ध के अपार संहार से वह संस्कृति विश्व के अन्य भागी ये नष्टप्रायः होकर केवल भारत में ही चलती रही। अतः विश्व के अन्य प्रदेशों के नोगों को पदा-कदा उनकी लुप्त विद्याओं और कलाओं को पुन-इक्कोदित करने की इच्छा या आवश्यकता होती थी तो वे भारत के पंडित सोगों को बड़े सम्मान से ले जाते। अतएव ऐसा नहीं समकता चाहिए कि विद्य में सर्वेष यम सम्यता का उदय भारत में हुआ और यहाँ से अन्यत्र मन्यता फैली। समभना यह चाहिए कि जो वैदिक सम्यता अन्य भागों से खंडित होकर लुप्त हो गई वह भारत में बच जाने के कारण भारत हारा अन्य भागों में लुप्त वैदिक संस्कृति का जीणींद्वार किया जाता था।

इस हम बाइ का उदाहरण दे सकते हैं। मानो कि एकाएक अपार वर्षा हुई, हिमपात हुआ, निदयां, नाले आदि जल से भरकर बहने लगे तो सर्वत्र पानी-पानी हो जाएगा। कुछ दिन परचात् बाढ़ का पानी बह जाएगा, भूमि सूबी हा जाएगी। किन्तु तालाब, सरोबर, कुएँ, नहर आदि भरे रहेंगे। उन्हीं भरे जलाशयों में सेती आदि के लिए भूमि की सिचाई की जाएगी। तालाब आदि का पानी वही होगा जो अन्य भूमि पर से वह गया या किन्तु जसाक्षयों में टिका रहा। वैदिक संस्कृति की बादत यही बात ध्यान में रहे।

सामवेद ही सारे वैदिक संगीत का मूल ग्रन्य है। उसी से पाइचाल्य संगीत निकला। इसका एक प्रमाण यह है कि सप्तस्वरों के समान पाइबात्य संगीत की सारी परिभाषा वैदिक, संस्कृत ही है। जैसे ईसाई अर्म ग्रन्थ बायवल के प्रत्येक इलोक को साम (psalm) कहते हैं, जो इस कारण कि यूरोप में भी कुस्त काल से पूर्व "साम" का गायन ही होता था।

वैदिक संस्कृति में नृत्य, गायन, चित्रकारी, काव्य, नाट्य आदि का बड़ा महत्वपूर्ण स्थान है। सब विद्याओं के साथ वे कलाएँ भी परमात्मा की देन मानी गई हैं। ब्रह्मा, विष्णु, महेश ही संगीत के मूल स्रोत है। ब्रह्मा साम गाते हैं, विष्णु मृदंग बजाते हैं और नटराज शिव नृत्य करते हैं। कृष्ण मुरली बजाते हैं और सरस्वती बीणा बजाती है।

बैदिक गायनकला के स्वर, ताल आदि निश्चित होते हैं। छह मूल रागों से १२६ रागिनी (कन्याएँ) और पुत्रों का निर्माण बताया जाता है। प्रत्येक राग के कम-से-कम पाँच स्वर होते हैं। मुख्य स्वर वादी कहलाता है जिसका राजा जैसा प्रमुख स्थान होता है। उसका मन्त्री के समान सहायक स्वर सम्बादी कहलाता है। उनके अन्य साथी स्वरों को अनुवादी कहा जाता है। उनके विरोधी स्वर को विवादी या विसंवादी कहा जाता 表 1

छह भूल रागों का गायन दिन के या रात के किस समय किया जाए और किस ऋतु में किया जाए इसके निविचत संकेत बैदिक संगीत शास्त्र में वने हुए हैं। प्रत्येक राग की अपनी देवी होती है जो उस राग पर अपना प्रभाव डालकर उसे सम्पन्न बनाती है।(१)वसन्त ऋतु के उप:काल में हिन्दोला का गायन योग्य माना गया है। उससे समस्त विश्व के प्रति प्रेम का भाव जागृत होता है। उस राग के गायन से मन के भावों को भूले जैसी सुखद गति प्राप्त होती है। (२) ग्रीष्म ऋतु में संघ्या के समय दीपक राग गाया जाता है जिससे भूतदया की भावना जागृत होती है। (३) वर्षा ऋतु में मध्याह्न के समय मेघ राग गाया जाता है जिससे धैये का भाव प्रकट होता है। (४) भाइपद और आदिवन में प्रातः भैरवी गायी जाती है जिससे शान्ति प्रतीत होती है। (४) श्री राग से सात्विक प्रेमभाव

शागृत होता है। यह हेमन्त ऋतु में प्रातः या शाम के सन्धिकाल में गाना PYE होक समभा जाता है। (६) मालकीस राग मध्यरात्रि के लिए योग्य माना

गीदक स्वरसप्तक की २२ धृतियां या विभाग किए गए हैं, जबकि

पारबात्य संगीत में वे केवल १२ ही है। बैदिक संगीत के सप्तस्वर एक-एक प्राकृतिक रंग—हरा, लाल, नीला

इत्यादि से बोड़ दिए गए हैं और किसी पक्षी या पशु की ध्विन से उनका

बैदिक संगीत की ७२ स्वरमालिकाएँ हैं। संस्कृत संगीत के ग्रन्थों में मेल बताया गया है।

१२० प्रकार के ताल बताए गए हैं। नाट्य शास्त्र के प्रणेता भरतमुनि ने किसी पक्षी के मधुर कूजन में बारीकी से ३२ तालों का विदलेषण प्रस्तुत

किया ऐसी किवदंति है। गायक को संस्कृत में भागवतार कहते हैं, जिसका अर्थ है भगवद्भिक्त का गान करने वाता। इससे पता अलता है कि वैदिक संस्कृति में संगीत को उपासना का साधन माना गया है न कि छठोर और कामुक भावना जागृत या प्रोत्साहित करने का। जीवन के प्रत्येक अंग में वैदिक संस्कृति वे पवित्रता और सात्विकता का भाव भर दिया है। संगीत सम्मेलनों को इसी कारण संकीतन कहा गया है। उद्देश्य यह था कि सब मिलकर ईश्वर की नीना के काव्य गाएँ।

Strabo नाम के एक प्राचीन ग्रीक ग्रन्थकार ने लिखा है कि "ध्रोस के नोगों को मानपद्वति, उनकी लय, तान, गाने आदि सारे पूर्ववर्ती प्रदेशों (पानी भारत) से निए हुए दिखाई देते हैं। भारत तक का पूरा आशिया-लव्ह का अदेश Bacchus पानी अवंबकेश बानी शिवपूजक था और पारचात्म संगीत का अधिकार स्रोत वही है। एक अन्य लेखक पौर्वात्य निनार बहे बाठ से बजाए जाने का उल्लेख करता है।" इनसे स्पट्ट है कि प्रसिद्ध प्राचीन प्रन्यकार Strabo के कथन के अनुसार भी संगीत का दर्वम भारत ही या और मितार भारतीय वाद्य ही था। इस्लामी ज्ञाकामको के बाट्कार लेककों ने अभीर सुसरो आदि मुसलमानी दर्बा-रिशें की या उनीरों को विविध रागों का या वादों का निर्माता कहा है जो सरासर भूठ है। वैदिक संगीत तब उच्च दैवी कोटि का या जब इस्लाम का विश्व में नामोंनिशान भी नहीं था।

# इस्लामी शासन में संगीत की दुर्दशा

सुरुतान-बादशाहों के शासन में भारत में हिन्दु गायक-वादकों का सम्बन्ध दरवारी ख्याली खुशहाली और रंग-रंगेलियों से आने के कारण वे पकड-पकड़कर मुसलमान बनाए गए। इससे इतिहासकारों ने अनवधानी से और इस्लामी प्रचार की लपेट में आकर यह समझना आरम्भ कर दिया कि संगीतकला को मुसलमानों ने समृद्ध किया। वास्तविकता इसके एकदम विपरीत है। उच्च स्वर्गीय कोटि का सात्त्विक और पवित्र वैदिक संगीत इस्लामी शासन में रण्डीबाजी के रौरवनरक में घसीटा गया। इतना उसका अञ्च:पतन हुआ। वर्तमान समय में जितने प्रसिद्ध मुसलमानी गायकों का नाम लिया जाता है वे सारे हिन्दु संगीतकारों के वंशज हैं जो प्रलोभन या छलबल से समय-समय पर मुसलमान बनाए गए।

इस्लाम में किसी कला का नामोनिशान भी नहीं है। अतः इस्लाम में चित्रकारी के, स्थापत्य कला के, संगीत के या और किसी कला के मुल ग्रन्थ

हैं ही नहीं तो मुसलमान कलाकार होंगे कहाँ से ?

संगीत की सारी परिभाषा गायन शास्त्र, गीत आदि सारे वैदिक संस्कृत परम्परा के होते हुए गायकी इस्लामी हो ही कैसे सकती हैं? इससे जो एकदम उल्टा सिद्धान्त प्रस्थापित होता है वह है कि सारी गायकी हिन्दू होने से गायक भी मूलतः हिन्दू ही हैं यद्यपि वे इस्लामी धर्म का बुका ओढ़े हों।

इस्लामी आक्रमण की शत्रुता, अत्याचार, दुराचार, बलात्कार, व्यभि-बार आदि को ढककर, इस्लामी आक्रमणों से भारत को बढ़ा लाभ हुआ, ऐसा भूठा सिद्धान्त भारतीयों के मस्तिष्क पर थोपने के कुचक में मुसलमानों में संगीत, स्थापत्य, चित्रकारी आदि में बड़ा घोगदान देकर भारतीय संस्कृति को अपार समृद्ध किया-ऐसी धाँस भारत के इतिहास में जानवू ककर गढ़ दी गई है। इतिहास से यह बड़ा भारी खिलवाड़ है। ऐसे अब्टाचारों से इतिहास को शुद्ध करना प्रत्येक विद्वान का, देशभवत का और जागृत नागरिक का कत्तंव्य होना चाहिए। ATTENDED IN ADDRESS.

XOT.COM.

तन्तुवाद्य

बैटिक संगीत में कई बाद्य तांत, तन्तु या तार के होते हैं और कई बार जारों की संध्या से उनका निर्देश होता है जैसे एकतारा । साधु, संन्यासी, शिखारी आदि कई बार एकतारे की भंकार में बड़े सुरीले और लयतालबद्ध गीत, भजन आदि गाते दिखाई देते हैं । सितार नाम भी सप्ततार का अप-ग्रंग हैं । एक मौ तारों के बाद्यों को यूरोपीय उच्चारण में सेंतॉर (Centaur) कहते हैं जो बाहतब में शततार शब्द है । यूरोपीय सिक्का भी सेंत (Cent) कहता है क्योंकि बह उनके रुपये का सौवां भाग होता है ।

#### संगीत

वैदिक-प्रथा में संगीत शब्द वाद्यों सहित गीत, गान और नृत्य का उद्बोधक है। दूसरे अर्थ में यह कहा जा सकता है कि गाने में या वाद्य की धुन में किए नृत्य के पद्यांश या स्वर की नियमबद्ध रचना की संगत या संगीन कहा जाता है।

बिल्कुन वही शब्द यूरोप में भी पाये जाते हैं। जैसे आंग्ल भाषा में देखें "सिंग" (Sing), "सौंग" (Song), "सिंगर" (Singer), "सिंगग" (Singing) सारे गायन सम्बन्धी शब्द हैं जिनमें वही संगीत शब्द के विभिन्न हम पाए जाते हैं। अतः इससे हम यह निष्कर्ष निकालते हैं कि प्राचीन यूरोप में न केवल वैदिक गायकी थी अपितु उसे संगीत ही कहा जाता था।

आंग्ल गाया में संगीत को "म्यूजिक" (Music) भी कहा जाता है जो स्यष्टनया मौसिक शब्द है। हो सकता है कि आरम्भ में वह केवल गायन को ही लगाया जाता हो।

#### जीव बाखा

अंग्ल भाषा में मौलिक को "बोकल" (Vocal) कहते हैं। वह वास्तव में "वाचल" यादि "वाचा द्वारा" इस अर्थ का संस्कृत शब्द है। नौकरी आदि बाहने वालों को या कई विद्यालयीन परीक्षाओं में लिखित परीक्षाओं के परवात् प्रत्यक्ष मेंट में बातचीत द्वारा जीव के लिए प्रत्याशियों को बुलाया जाता है। इसे आंग्ल भाषा में व्हायवा व्हीसी (Viva Voce)कहते है जो बास्तव में "जीव वाचा" ऐसा संस्कृत शब्द है।

#### गार्गल

मुंह में जल या औषि का घूट भरकर गरारे करने की किया की आंग्ल भाषा में "गार्गल" (Gargle) कहते हैं जो "गले से गर्र की उपनि करना" इस अर्थ का संस्कृत काब्द है।

आंग्ल भाषा में निगलने के लिए "गभल" शब्द है। इस्लामी परिभाषा में वही शब्द एक गीत शैली को लगाया जाता है। दोनों "गल" यानि "गला" इस संस्कृत शब्द पर ही आधारित हैं।

वैदिक प्रथा में जन्म से मृत्यु तक संगीत का जीवन से गाड़ा मम्बन्ध होता है। प्रातः और शाम की पूजा-अर्चा, प्रायंना, वतवन्ध और विवाह जैसे संस्कार और प्रेतयात्रा तक को संगीत का साथ होता है। प्रेतपात्रा के साथ संगीत बजाने में एक बड़ा अर्थ भरा हुआ है। एक जीवन पूरा कर जीव जब दूसरे जन्म की ओर बढ़ता है तो उसे प्रेमपूर्व क बाजे-गाजे के माथ विदा करना वैदिक संस्कृति सिखाती है। उस संगीत से यह भी घ्वनित किया जाता है कि परिवार के लोग अधिक दुःख न मनाएँ क्योंकि मृत्यु द्वारा जीव केवल एक मुकाम से दूसरे मुकाम की ओर बढ़ा है।

# संगीत शास्त्र

वैदिक संगीत एक गहन शास्त्र है जो प्रवीण गुरु के नित्य मार्देश्यन में पारिश्रमिक अभ्यास द्वारा अनेक वर्षों में आत्मसात किया जाता है। ऐसी गुरु परम्पराओं को "घराना" कहते हैं। वह भी पूरा संस्कृत शब्द है। अतः मुस्लिम घराने का जब नाम लिया जाता है तो समक लेना चाहिए कि मूलतः वह हिन्दू घराना है।

भारत में कई मुसलमान फकीरों की कबों के सम्मुख बाजा बजाते हुए मुसलमान लोग गभल और कव्वालियाँ गाते रहते हैं। इस्लामी परम्परा में मरे हुए व्यक्ति की कब के आगे गाना गाने का प्रयोजन ही नहीं होता। इस्लामी सिखलाई के अनुसार मृत-व्यक्ति से अन्य जीवित लोग कोई XAL.COM.

सम्बन्ध नहीं रख सकते। क्यामत के दिन केवल पैगम्बर ही सदियों के करोड़ों मृत व्यक्तियों को अस्ताह के सामने पेश करेगा। ऐसी अवस्या में दफनाए हुए मुद्दें की कब के सम्मुख गाना सर्वथा अनुचित और निष्फल है। मस्जिदों के पास से बाजा बजाते हुए जो जुलूस निकलते हैं उनपर मुसलमान पयराव करते हैं। इससे जाना जा सकता है कि जिन स्थलों को कब समभा जाता है वे वास्तव में अपहरण किए हुए मन्दिर हैं और उनमें गाने वाले व्यक्ति छलवल से मुसलमान बनाए गए हिन्दुओं की सन्तान हैं। फकीरों के नाम से बनाई गई वे कबें नकली हैं। उन पर किसी फकीर का नाम तक नहीं होता। मूर्तियों को दफनाकर उनके ऊपर एक-एक नकली कब्न बना दी गई है। अतः वहाँ के भक्तजन मुसलमान बनाए जाने पर भी उसी निजी प्राचीन मन्दिर में भजन गायन की प्रणाली चला रहे हैं।

गमल बब्द का मूल "गल" यानि "गला" इस संस्कृत शब्द में जैसा पाया जाता है वैसे ही कव्वाली यह इस्लामी शब्द भी "काव्यावली" इस संस्कृत शब्द का अपभ्रंश है। काव्यावली यानि काव्य पंक्तियाँ।

#### संगीत की प्रेतयावा

संगीत को मुसलमानों ने समृद्ध करना तो दूर रहा संगीत पर पथराव करने के और संगीत की दुर्गति करने के इस्लामी प्रकारों का उल्लेख हम पहले ही कर चुके हैं। उसी प्रकार संगीत को मारकर उसकी अन्तिम प्रेत-यात्रा निकालने की भी एक घटना हुई है।

औरगजेब नब बादशाह या (१६५८-१७०७) तब उसके दरबारी ब्यानी, खुगहाली और रंग-रंगेलियों में मग्न होते के कारण उनकी लड़ाकू प्रवृत्ति कम होती जा रही थी। वे अधिकतर शाम और रात्रि का समय बैश्वाओं के कोठों पर विताया करते थे। यह देखकर औरंगजेब ने एक आजा-ाव निकाला जिसके अनुसार दरबारियों को चेश्याओं के कोठों पर जाने है रोका गया। इस पर नाच गाने वालों की कमाई बन्द हो गई और उनके भूकों भरते की नौबत आ गई। अतः उन गाने-बजाने वालों ने दिल्ली के चौदनी-बौक में संगीत की "प्रेतपात्रा" निकाली । तबला, सारंगी आदि को ताटी पर शब के कप में कफन से इककर उसके साथ नाच-गाने वाले

छाती पीट-पीटकर रो रहे थे कि "हाम रे हाम संगीत की मृत्यु होने से हमारी कमाई का कोई सहारा नहीं रहा"। हजारों लोग उस प्रेतपात्रा में शामिल हुए। लालकिले में बैठे बादशाह औरंगजेब को उसके निकटवर्ती कर्मचारियों ने संगीत की प्रेतयादा का और बादशाह के हुवम को दोयी ठहराते का समाचार दिया। इस पर सन्तुष्ट होकर औरंगजेब ने उन वेतथात्रियों को यह सन्देशा भेजा कि "अच्छा हुआ संगीत कला मर गई। उसे इतना गहरा गाड़ यो कि वह फिर कभी पुनः जीवित न हो सके।" इस उदाहरण से जाना जा सकता है कि इस्लाम का संगीत से कितनी शत्रता 意小

## तानसेन की नकली कब

औरंगजेब के तीन पीढ़ी पूर्व अकबर बादशाह के समय में तातसेन रीवा के राजा रामचन्द्र के दरवार का गायक था। हर एक हिन्दु राजा पर आक्रमण कर उसे नीचा दिखाने की अकबर की प्रधानुसार रीवा का राज्य भी इस्लामी आक्रमण का शिकार हो गया। सन्धि की शर्तों में तानसेन को उसकी इच्छा के विरुद्ध मुगल दरबार का गायक होना पड़ा। वहाँ उसकी वड़ी दुर्दशा हुई। उसके गाने पर खुश होकर "वाह मियाँ—वाह मियाँ" कहने वाले मुसलमान दरबारी निजी मुँह में आधा-अधूरा चवाया हुआ पान तानसेन के खुले मुंह में टूंस देते ताकि तानसेन को अब्द समभकर हिन्दु विरादरी मुसलमान समभने लगे। तथापि तानसेन कभी मुसलमान नहीं बना। मुगलों की चाकरी भी उसे जबरदस्ती करनी पड़ी। उस तानसेन की मृत्यु लाहोर में हुई। और वहीं उसका दाहसंस्कार किया गया। तथापि ग्वालियर के पहाड़ी किले के तले एक अब्द और भग्न मन्दिर परिसर में तानसेन के नाम से एक भूठी कब ही बना दी गई है। महंमद थीस नाम के एक मुसलमान दरवारी को भी ग्वालियर के एक अष्ट मन्दिर में ही दफनाया गया है। इस्लामी कब्जे में आ जाने से उस विशाल भव्य गेरुए रंग के प्रस्तर के मन्दिर को ही महंमद घीस ने अपना महल समभा। उसकी मृत्यु के पहचात् वह उसी इमारत में दफनाया गया हो या उसके नाम से एक भूठी कत्र ही बना दी गई हो। क्योंकि इस्लामी कत्रों पर मृतक का नाम नहीं

Xer.com

होता अतः यह भी हो सकता है कि हिन्दु महलों और मन्दिरों पर कब्जा करते ही इस्लामी हमलाबर वहीं प्राप्त मूर्तियों को भूमि में गाड़कर उस पर किसी काल्पनिकं फकीर के नाम से एक नकली कब्र बना देते ताकि हिन्दु लोग दुबारा उस स्थान को निजी उपयोग में न ला सकें।

इसके साथ ही तानसेन को महंमद घोस का शिष्य या शागिर्द कहने का भी एक इस्लामी दइयन्त्र है, जिससे माबधान रहना चाहिए। तानसेन के महंमद घोस का शागिद होने का कोई प्रमाण नहीं है। इस्लाम द्वारा संगीत ममृद्ध बनाए जाने की जो घोसबाजी चल रही है उसकी ऐसी छोटी-छोटी कपोलकल्पित कड़ियाँ जोड़ दी गई है। तानसेन को "मियाँ" कहना उसी घड्यन्त्र का एक भाग है। मुम्बई को किसी संगीत प्रेमी संस्था ने एक पारितोषिक रखा है जिसे "मियाँ तानसेन सम्मान" नाम दिया गया है। इतिहास का अज्ञान हो या भूठा इतिहास पढ़ाबा गया हो तो पराए आक्रमणों का ठप्पा अपने आप पर अनजाने लगाए रखने में लोग कितना गर्व करते है यह इसका उदाहरण है। एक हिन्दु गर्वई को "मियाँ" क्यों कहा जाए ?

## अमोर खुसरो

इसी प्रकार कूर अलाउद्दीन खिलजी के दरवारी अमीर खुसरों को भी बढ़ा सन्त, मूफी, कवि, विविध वाद्यों का निर्माता आदि कहकर बढ़ा-चढ़ा दिया गया है।

नारत में बिटिशों के विरुद्ध गांधी-नेहरू के तेतृत्व में जो सत्याग्रही बान्दोनन बनाया गया या उसमें खुशामद द्वारा मुसलमानों को खुश रखने के प्रयास में ऐतिहासिक सत्य की बिल चढ़ाकर यह कहा जाता रहा कि इस्लामी आक्रमणों से हिन्दुओं को नुकसान की बजाय अपार लाभ होता रहा और अभी भी हो रहा है—इतना कि हिन्दु लोग कभी उसके उन्हण नहीं हो सकते। इस प्रकार का भूठा भाव भारत के गलत इतिहास द्वारा बांगों के गले इस तरह उतारा गया है कि सारी भरकारी नी ति और शिक्षा-प्रणानी उसी भूठे सिद्धान्त के बल पर चलाई जा रही है।

उस पर्यंत्र के अन्तर्गत दाराशिकोह संस्कृत का बड़ा पण्डित या।

सलीम चिस्ती, मुइनुदीन चिस्ती, निजामुदीन आदि फकीर बढ़े दयालु और गुद्ध सात्विक आचरण के सन्त थे। अमीर खुसरों ने मृदंग के दो टुकड़े करके उन्हें तबला और डण्डे का रूप दे डाला। इस्लामी व्यक्तियों की इस प्रकार की भूठी तारीफ इतिहास में ठूंस दी गई है। उस स्तुतिगान के शोर में कोई यह कहने की भी हिम्मत नहीं करता कि अमीर खुसरों के काव्य में मुसलमानों की खूनी गरम तलवार काफिरों के यानि हिन्दुओं के रुधिर में डबाकर ठण्डी करने की बात कही गई है।

मृदंग की काटकर तबला और डण्डा बनाए जाने की बात तो एक बेढंगी अफवाह है। तबला और डण्डा दोनों आवाज और बनावट में मृदंग से और एक-दूसरे से भिन्न होते हैं। तबले की बैठक लकड़ी की होती है और इण्डे की धातु की। किन्तु मुसलमानों को क्यों निष्कारण असन्तुष्ट किया जाए, इस विचार से भारत के इतिहास में मुसलमानों के पक्ष में भूठ के ढेर पर ढेर लगा दिए गए हैं।

# यूरोप में संगीत की संस्कृत परिभाषा

पादचात्य देशों में संगीत की परम्परा वैदिक तथा संस्कृत परिपादी की ही रही है। इसके कुछ उदाहरण हमने इस अव्याय के आरम्भ में कहे हैं। उसी प्रकार के अन्य उदाहरण हम यहाँ देना चाहेंगे।

भारत में जिस बाद्य को तंबोरा कहा जाता है यूरोप में इसका टबोर (Tambour) नाम है और तंबोरा धारण कर गीत या भजन गाने बाले को यूरोप में टूबेंडोर (Troubadour) यानि तंबरो-धर कहते हैं।

हारमोनियम् नाम सबको परिचित है ही। उस बाजे का नाम पूर्णतया संस्कृत होते हुए भी उसे अंग्रेजी समक्षने की जनसामान्य की प्रवृत्ति है। वैदिक गायन शास्त्र के सप्तसुर हैं—सा रेग म प ध नी। यह सुर जिस वाद्य से निकलते हैं उसे संस्कृत में कहेंगे सारेगमपधनीयम्। इतने लम्बे नाम को छोटा करने के लिए "ग प ध" को उड़ाकर "सारेमोनियम्" नाम रह्याता है। अब यह ध्यान में रहे कि "सा" का उच्चार "हा" भी किया जाता है। अत: "सा" का उच्चार "हा" होने से "सारेमोनियम" शब्द "हारमोनियम" बन गया।

TXY

XRT.COM

डोलक के लिए आंग्लभाषा में "हुम" शब्द है जो डमरू शब्द का अप-अंग है। इसक् का उस्चार इस होते लगा।

कई व्यक्ति अतग अलग बाद्यों को एक साथ एक घुन में बजाते हैं तो उसे बंग्ह (Band) कहा जाता है। संस्कृत में उसे बाद्यवृत्द कहते हैं। उस बुन्द शब्द का उच्चारण "बृद्ध" और "बृन्द" से "बैण्ड" हो गया।

पिकावली

पारवात्य वाद्यवृन्द में एक बांसुरी होती है जिसे पिकावली (Piccaoli) कहते हैं। संस्कृत में कोकिला को पिकः कहते हैं, "आवली" यानि पंतित । जिस बांसुरी में से कोकिला के स्वरों जैसे मधुर स्वर की पंक्तियाँ निकलती है उसे दिया गया नाम पिकावली शुद्ध संस्कृत है। यह कितना महत्त्वपूर्ण प्रमाग है कि प्राचीन यूरोप में पूर्णतया बैदिक संस्कृति तथा संस्कृत भाषा ही प्रमृत भी।

यहायोतोन

एक बन्यपारचात्य वाद्य है Violin (व्हायोलीन) । यह "जीवलीन" संस्ट बन्द है। जिस बाद को बजाते हुए उसकी मधुर व्विन में जीव लीन हो जाता है उस बाद को जीवलीन उर्फ Violin नाम दिया गया है । संस्कृत बाबा बब्द का यूरोप में Vocal तथा Viva voce आदि अपभ्रंश हम बतना ही चुके हैं। उसी प्रकार जीव शब्द आंग्लभाषा में Vio ऐसा लिखा बाने नगा।

गिटार

पूछे में एक तन्तुवाच है जिसे गिटार (Guitar) कहते हैं। यह गीत-तार शब्द है वानि गीत गाते समय बजाने का तार।

हापं

एक कम कार्व-बोहं कातुवाद्य को यूरोप में हापं (उर्फ ह्पं) कहते हैं।

बह सर्व का अपभ्रंश हर्ष (उर्फ हार्ष) हुआ है। वैदिक संगीत की परम्परा में इंस बीणा, विचित्र वीणा, नारद बीणा, मयूर वीणा आदि ६४ प्रकार की बीणाएँ हुआ करती थीं जिनमें एक थी सर्प वीणा। क्योंकि उस तिकोनी बीणा की सबसे लम्बी डण्डी सप के आकार की होती थी, अतः उसे सप-बीणा या संक्षेप में "सर्प" कहते-कहते उसी का अपभ्रंश हार्प हो गया है।

#### पिआनो

पारचात्य देशों में "पिआनो" नाम का एक बड़ा वाद्य होता है। वीणा शब्द का उच्चार भारत की प्राकृत परम्परा में भी "वीणा" और बीन होने लगा। पाश्चात्य देशों में बीन के बदले वियानो उच्चारण होने लगा। तत्पद्यात् वियानो का उच्चार पियानो हो गया। "पुरी" का उच्चार "बूरी" जैसे - Ainsbury, Shrewsbury, Waterbury, Sevenbury होता है, उसी प्रकार पोर्टेटों (Potato) को बटाटा कहा जाता है। इस प्रकार "प" के बजाय "ब" और "ब" के बजाय "प" उच्चार होने के कारण बियानों का उच्चार यूरोप में पिआनो रूढ़ हो गया।

#### लिलटिंग

हृदय को ललचाने वाले अति मधुर संगीत को आंग्ल परिभाषा में "लिलटिंग" संगीत कहते हैं। वह स्पष्टतया संस्कृत "लिलत" शब्द है। संस्कृत में "ललित कला", "ललित साहित्य" आदि वास्यप्रचार रूढ़ हैं।

इस प्रकार संगीत की आंग्ल परिभाषा सारी संस्कृतमूलक है यह हमने इस अध्याय में दर्शाया है। भारत से पिक्चम की दिशा में निकर्ले तो यूरोप खण्ड पार करके इंग्लंण्ड में पहुँचा जाता है। ऐसी अवस्था में जब आंग्ल भाषा में भी वैदिक संस्कृति के इतने अवशेष पाए जाते हैं तो यूरोष के अन्य भागों में भी वैदिक संस्कृति होनी ही चाहिए, यह निष्कर्ष निकलता है।

आंग्लद्वीपों में कुस्तधर्म का प्रसार छठी शताब्दी में हुआ। उसके पूर्व वहाँ केल्टिक उर्फ सेल्टिक सम्पता थी। उसके प्रेम देव (Angsu Og)अंगस ओग को (दग्ध का पुत्र) कहा जाता है। उसके हाथ में सोने की सर्पवीणा होती थी। धनुष सदृश्य वह सपंबीणा प्राचीनतमकाल में भारत में होती थी। SOL COM-

सरस्वती के हस्त में जो बाँसुरी बताई जाती है उस प्रकार की बाँसुरी स्कॉटसैंग्ड में प्राचीनकाल में होती थी। आंग्लद्वीपों का उत्तरी भाग स्कॉट-

भदन उर्फ प्रेमदेव को वैदिक परिभाषा में अनंग कहा जाता है क्योंकि संग्ड कहलाता है। भगवान शंकर का कीप होते पर मदन का शरीर जलकर भस्म होने के कारण वह अनंग हो गया था। आंग्ल द्वीपों में प्रचलित अंगस् यह अनंगस ऐसे संस्कृत रूप का ही शब्द है। उसे दग्ध का पुत्र कहना भी समक्ष में आ सकता है क्योंकि अगवान शंकर की कोधारिन में दग्ध होकर अनंग रूप में मदन पुनः सजीव हो गया ।

E STANDARD AND DESCRIPTION

# वैदिक छन्दशास्त्र का विश्वप्रसार

कुस्त सन् के पूर्व विश्व में बैदिक संस्कृति ही थी। इसके जो अनेक प्रमाण हैं उनमें छन्दशास्त्र का प्रमाण भी है। संस्कृत छन्द उर्फ काव्य का जो शास्त्र भारत में पाया जाता है वही इंग्लैण्ड में भी पाया जाता है और जब वह इंग्लैण्ड में पाया जाता है तो यूरोप तथा अन्य खण्डों में भी उसका अस्तित्व होना अनिवायं है। आंग्ल भाषा में छन्द शास्त्र को प्रांसोडी (Prosody) कहा जाता है। वह संस्कृत "प्रासादि" शब्द का बंगाली पद्धति का इंग्लैण्ड में रूढ़ हुआ उच्चार है।

'प्रसादस्तु प्रसन्नता' यानि प्रसाद वह होता है जो प्रसन्न होकर दिया जाता है और पाने वाले व्यक्ति को भी प्रसन्त करने की क्षमता रखता है।

काव्य में गद्य से अधिक सुनने वाले को सन्तुष्ट करने का गुणहोता है। उस गुण को प्रासादिकता कहते हैं। अतः आंग्लभाषा में छन्दशास्त्र का "प्रासादि" उर्फ प्रासोडी नाम पड़ा।

काव्य की लय को आंग्ल भाषा में हिदम् (Rhythm) कहते हैं जो वास्तव में "हिद्यम्" यानि हृदय को आनन्द देने वाली या अन्तः करण को मन्न करने वाली इस अर्थ का संस्कृत शब्द है।

काव्य पंक्तियों के अन्तिम अक्षरों के उच्चारों की समानता जैसे-

रघुकुल रीति सदा चिल आई। प्राण जाई पर वचन न जाई।।

में "आई" और "जाई" शब्दों में दिलाई देती है-उसे आंग्लभाषा में Rime या rhyme कहते हैं। यह वास्तव में "हृदयंगम्" इस संस्कृत

शब्द का टूटा-फूटा रूप है।

आंग्ल भाषा के काव्य शास्त्र में जब काव्यपंक्ति का विश्लेषण किया जाता है तो प्रत्येक भाग को फुट (Foot) कहा जाता है। "फुट" शब्द का अंग्ल भाषा में अर्थ है "पाद" या "चरण"। ठेठ वही शब्द संस्कृत छन्द. कास्त्र में भी प्रयोग होता है। संस्कृत या अन्य भारतीय भाषाओं में भी काव्यपंक्ति के भागों को "चरण" ही कहते हैं।

संस्कृत के भ्रष्ट प्रादेशिक उच्चारणों से जब भिन्न-भिन्न प्राकृत भाषाएँ बनीं तो उनके अपने भिन्न व्याकरण भी बनने लगे। तथापि संस्कृत ब्याकरण के कई नियम अभी तक उन प्राकृत भाषाओं के ब्याकरणों में अभी भी कायम हैं जैसे सन्धि का नियम। संस्कृत में जगत्-नाथ का उच्चार जगन्नाय होता है। यानि अगला अक्षर "न" होने के कारण पिछले "त" का भी "न" उच्चार ही होता है। उसी प्रकार आंग्लभाषा में In-Limitable शब्द सन्धि के कारण Illimitable (यानि असीम या अमर्याद) कहलाता है। उसमें भी "N" का लोप होकर उसका स्थान L अक्षर ले लेता है क्योंकि अगला अक्षर "ल" उर्फ "L" है।

अतः पाणिनी का व्याकरण ही सारी मानवीय भाषाओं का मूलाधार

माना जाना चाहिए।

पाणिनी का ऐतिहासिक काल अनिश्चित है। कहीं ऐसा तो नहीं कि मानवीं की आदातम देवतुल्य पीढ़ी में जैसे गन्धर्व, धन्वन्तरी, विश्वकर्मा आदि विविध विद्याओं के प्रमुख हुए वैसे पाणिनी भी आद्यतम व्याकरणकार हुए। क्योंकि दशग्रन्थी ब्राह्मणों की पढ़ाई में व्याकरण ग्रन्थ भी अन्तर्भूत था। हो सकता है कि सृष्टि उत्पत्ति के समय जो वेद मानव को दिए गए उनकी मापा संस्कृतकी घडन का स्पष्ट और अचूक विश्लेषण करने वाली पाणिनी की अध्याच्यायों भी उस मूल देवी संस्कृत साहित्य का ही भाग हो।

भाषा उत्पत्ति का जो विवरण पाणिनी ने निजी ग्रन्थ के आरम्भ में दिया है—कि शिवजी के डमरू के नाद से विविध मूलाक्षर प्रकट हुए—

उससे नी पाणिनी यापाशास्त्र के आद्यमुनि सिद्ध होते हैं। हो सकता है कि उस मूल पाणिनी के नाम से ही व्याकरण की शिक्षा की गड़ी स्वापित होकर उसके सारे पीठाधीश आगे भी पाणिनी ही कहलाते हों। अतः पाणिनी के प्रत्यों में यदि व्यक्तिवाचक कोई उल्लेख हो तो हो सकता है कि उस नाम के व्यक्ति अति प्राचीनकाल में भी हुए हों या वह नाम केवल कारगितक हो या मूल पाणिनी के व्याकरण के अगले संस्करणों में उस परम्परा को चलाने वाले अगले किसी पीढ़ी के पाणिनी ने वह नाम जोड दिया हो। इतिहास संशोधन में ऐसी कई बातों का विचार करना पड़ता है।

पाइचात्य काव्य और छन्दशास्त्र वैदिक परम्परा पर ही आधारित हैं इसका एक और प्रमाण देखें। कवि अर्थ के आंग्ल भाषा में पोएट (Poet) और बार्ड (Bard) शब्द हैं, जो दोनों संस्कृत हैं। प्राचीन वैदिक राजाओं के दरबार में "भाट" हुआ करते थे। उसी का उच्चार आंग्ल भाषा में पोएट हुआ। दूसरा शब्द 'बार्ड' भी संस्कृत है। पृथ्वीराज चौहान के दरवारी कवि "चाँद" को "वर्दाई" कहा जाता था। उस बर्दाई का ही आंग्ल रूप बार्ड है।

राजा या सैनिकों के शौर्य, पराक्रम आदि गुणों का बखान कर श्रोताओं के मन में त्याग, देशभंक्ति, वीरता आदि की भावना जागृत करने वाले भाटों के काव्य को मराठी के "पोवाडा" कहते हैं। आंग्ल भाषा में उसे बॅलड (Ballad) कहा जाता है। वह शब्द "बल - द", "बल देने वाला" या "बल बढ़ाने बाला" ऐसा संस्कृत शब्द है।

आंग्ल काव्य परम्परा में १४ पंक्तियों का एक कविता प्रकार होता है जिसे Sonnet कहते हैं जो "सुनीत" शब्द का विगड़ा उच्चार है ।

A STREET, OF STREET, S

THE RESERVE OF THE PARTY AND PERSON AS A PERSON NAMED IN COLUMN TWO

NAME OF POST OFFICE AND POST OF PERSONS ASSESSED.

NAME AND POST OFFICE OF PERSONS ASSESSED.

THE RESERVE OF THE RESERVE OF THE PARTY OF T

THE REST WHEN PERSON AND PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT

THE REAL PROPERTY AND PERSONS NAMED IN

PERSONAL PROPERTY AND PERSONS ASSESSED.

90

## विश्व के सिक्कों की संस्कृत शब्द प्रणाली

कुस्तपूर्व काल तक सारे विश्व में संस्कृत भाषा और वैदिक शासन पद्धति ही प्रचलित थी इसका प्रमाण विविध देशों के सिक्कों में पाया जाता है। विविध देशों की द्रव्यमूल प्रणाली सारी संस्कृत है।

कई देशों में कुस्ती या इस्लामी शासक अधिकाररूढ़ होने पर भी वैदिक परम्परा के प्रभाव के कारण उन्हें निजी सिक्कों पर संस्कृत अक्षर और सक्ष्मी आदि की प्रतिमा खुदवानी पड़ती। उदाहरणार्थ महमूद गजनवी के शासन के ऐसे कई सिक्के पाए गए हैं।

किन्तु वर्तमान इतिहासकारों ने अज्ञानतावश या जानवू सकर उसका बनत अब नगाया। कोई समझने लगे कि महमूद गजनवी ने भले ही बत्याचार किए हों, मन्दिरों को तोड़ा हो, हिन्दुओं को करल किया हो, उन्हें नूटा हो, बन्दियों को गुलामों के नाते बेचा हो, हिन्दु स्त्रियों पर इस्लामी सेना द्वारा सामूहिक बलात्कार करवाया हो, फिर भी वह संस्कृत का बड़ा भारी विद्वान था, या संस्कृत-भाषा के प्रति उसका गहरा लगावथा, या वह हिन्दु-मुस्लिम एकता का पुरस्कर्ता या, इत्यादि-इत्यादि।

गांधी-नेहरू युग में कांग्रेस नेता, कांग्रेस सरकार, मुसलमान जनता आदि को तुष्ट कर बन, उपाधियां, अधिकार, पद आदि पाने के लालच में इतिहासतों ने समय का लाभ उठाकर कुछ ऐतिहासिक तथ्यों का उपर कहे बनुसार बनायन और उट-पटांग अर्थ लगाकर अपना उल्लू सीधा करने में कोई क्यर नहीं छोडी।

देशों-प्रदेशों के इच्छ, सिवके आदि के नाम संस्कृत होना कोई आइचर्य

की बात नहीं, जब कृतयुग से कलियुग तक के दीर्ध समय में संस्कृत भाषी बैदिक क्षत्रियों का ही विश्व में शासन रहा।

आंग्ल भाषा में सिक्के को काँइन् (Coin) कहते हैं। काँइन् 'कनक' (यानि सुवर्ण) शब्द का टेढ़ा-मेढ़ा रूप है। यदि Coin शब्द में C का उच्चार 'स' किया जाय तब भी 'साँइन्' यह 'सुवर्ण' शब्द का ही टूटा-फूटा रूप दीखता है।

प्राचीनकाल में जब सर्वत्र समृद्धि होती थी तो सुवर्ण से ही सारे लेत-देन का मूल्यांकन होता था। "सर्वे गुणाः कांचन्माश्रयन्त्" कहावत से भी यही प्रतीत होता है। जिसके पास अधिक सुवर्ण होता था उसी को सब प्रकार से बड़ा मानने की बात उसमें कही गई है।

चलते-चलते हम यहाँ एक अर्थशास्त्र का नियम भी बता दें कि जिस राष्ट्र की आर्थिक अवनित होती है उसके राष्ट्रीय सिक्के का धातु भी घटिया होने लगता है। उदाहरणार्थ सुवर्ण के सिक्कों का लोप होकर चांदी के सिक्के बने, फिर तांबे के, कागज के या अल्युमिनियम् इत्यादि घटिया धातु या वस्तु के होने लगते हैं।

नगद पैसे की आंग्ल भाषा में 'कैश' 'Cash' कहते हैं जो 'कांस्य' धातु का अपभ्रंश है। हो सकता है प्राचीनकाल में आंग्ल भूमि में काँसे के सिक्के बनते हों।

द्रव्य को आंग्ल भाषा में 'मिन' (Money) कहते हैं जो 'मान' यानि मूल्य का माध्यम या नाप इस अर्थ से रूढ़ हुआ।

रुपये, रुपिया आदि शब्द रौष्य यानि चाँदी पर से पड़े हैं। अतः रुपिया चाँदी का ही होना चाहिए। तथापि वर्तमान आर्थिक अवनित का इसी से अनुमान लगाया जा सकता है कि आजकल के रुपये में चाँदी नाममात्र रह गई है।

धन या द्रव्य को भारत में 'पैसा' कहते हैं और किसी एक सिक्के को भी पैसा कहते हैं। कुछ वर्ष पूर्व पैसा ताँवे का होता था। आजकल अल्यु-मिनियम् आदि हल्की धातु का बनता है। व्यक्ति या समाज, संस्थान, संगठन आदि की पूरे पूँजी को भी 'पैसा' कहा जाता है। उसी का विनड़ा रूप फाँस में 'पिअंस्त्र' रूढ है।

स्पेन में तथा स्पेन का अधिकार जिल-जिन देशों में रहा उनमें पैसे को

या किसी सिक्के को 'पैसी' कहा जाता है।

सऊदी अवस्थान के क्षये की 'रियाल' कहा जाता है। वैदिक प्रथा में राया को राया भी कहा जाता है। रायगढ़, रायपुर, रायसेन, रायरत्न आदि गन्द इसके साली है। जतः रायल उप्तं 'रियाल', यह राया का (सिक्का) इस अयं में हड़ है। यह एक बड़ा प्रवाण है कि सऊदी अबंस्थान के इस्लाम-पूर्व शासक संस्कृतभाषी वैदिक स्वत्रिय थे।

इस देश के सिक्कों को 'स्वल' कहते हैं। वह 'रॉय-बल' शब्द से पड़ा

है। जिस सिक्के को राजबल प्राप्त है या जो सिक्का राजवल का प्रतीक

माना जाता है वह 'रुवल' कहलाया ।

जांग्त भूमि के सिक्के भी सारे संस्कृत नामावली धारण करते हैं। 'गिनी' नाम का सोने का जांग्ल सिकका इक्कीस शिलिंग मूल्य का होता

था। वह 'गिनना' उर्फ 'गण' या गणन आदि अर्थ से पड़ा ।

जान देश के सुवर्ण के एक सिक्के को सौव्हरीन (Sovereign) कहते थे। बद्धपि बांग्ल प्रणाली के अनुसार उसका उच्चार सॉव्हरीन किया जाता है, तथापि उस शब्द के सारे जांग्ल अक्षरों का उच्चार 'स्व-राजन्' होता है। इसी कारण 'साँव्हरिनटी' (Sovereignty) शब्द वास्तव में 'स्व-राजन्-इति ऐसा परा संस्कृत है।

इंग्नैण्ड में 'पोंड स्टलिंग' नाम का एक सिक्का है। वह 'पोंड स्तर निग' ऐसा संस्कृत शब्द है। भगवद्गीता के 'पौण्डु दहमी महाशंखं भीमकर्मा वृकोदर: वचन से प्रतीत होता है कि किसी भारी या महत्वपूर्ण (वजनदार) बस्तुको बाबीन बैदिक परम्परा में 'पीण्ड', यह विशेषम् लगाया जाता यां। उसी का विगड़ा प्रचलित उच्चार पौण्ड हैं। उसके ऊपर शिवलिंग का छप्या होने से वह पौण्ड (यानि भारी) स्तर का शिवालिंग कहलाया। वतः उस मिक्के को पौण्ड उकं 'पौण्ड स्तर्लिंग' यह सार्थ नाम पड़ा ।

उसी प्रकार बांग्स भूमि में भारी वजन को भी 'पीण्ड' कहते हैं अथित् बहु भी पीन्ड सब्द का ही प्रचलित आंग्ल प्राकृत रूप है।

थीव्य स्तरांत्रम के २० माग किए गए हैं। प्रत्येक भाग एक शिलिंग कहनाता है। ऐसे २ विभिन्न मिलाकर एक पोण्ड स्तर्जिंग बन जाता है।

इससे तो हमारा निष्कर्ष और भी पक्का सावित होता है। क्योंकि २० शिवलिंगों को (यानि शिलिगों को मिलाकर) एक बड़े स्तर का यानि पौण्ड उर्फ 'पौण्ड स्तरिंग' बनता है। शिलिंग से कम मूल्य के सिक्के को 'पेरस' या 'पेनि' कहा जाता है जो 'पणस्' (यानि एक पैमा) ऐसा संस्कृत वाब्द है।

डोरोथी चॅपलीन लिखती हैं कि, "प्राचीन भारत में सोने या चांदी के सिक्के को 'नाणा' कहते थे। क्योंकि उनके ऊपर पार्वती की या पार्वती और महादेव की प्रतिमा होती थी"। मराठी भाषा में अभी भी सिक्के को 'नाणें' कहते हैं।

ईरान आदि देशों में प्राचीनकाल में सिक्के को दीनार कहते थे। दीनों का आधार या दैनन्दिन जीवन का आधार, इस अर्थ का वह शब्द है।

THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER.

The same of the party of the last of the l

THE RESERVE THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER.

RESIDENCE OF A PROPERTY OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IN

The state of the s

MARRIED PROPERTY OF THE PARTY OF REAL PROPERTY AND PERSONS.

TWATER STATE STATE OF THE REAL PROPERTY.

Age (Manual L. Lanes, V. Manual V. M

OF REAL PROPERTY AND ASSESSMENT OF THE PARTY OF THE PARTY

CAMPBELL PROPERTY AND ADDRESS OF THE PARTY AND PERSONS ASSESSED.

CHROSON SCHOOL SHOW THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, AND PARTY ASSESSMENT OF THE OWNER, AND PAR

THE RESERVE AND PERSONS ASSESSED AND PERSONS ASSESSED.

THE RESIDENCE OF STREET, STREE

99

# वजन और नापों के प्राचीन संस्कृत नाम

विश्व भर के नापों और वजनों के नाम संस्कृत में हैं। यह एक और प्रमाण है कि वैदिक संस्कृति सारे विश्व में फैली थीं।

प्रमाण है। के बादक सरकात का रेंग के हैं कि पौण्ड नाम का आंग्ल इस सम्बन्ध में हम पहले ही देख चुके हैं कि पौण्ड नाम का आंग्ल देश में प्रणोग होने बाला वजन वास्तव में संस्कृत 'पौड़' शब्द का विगड़ा इस है।

शौपवि आदि तौलने के लिए औस (Ounce) नाम का आंग्ल वजन होता है। वह वास्तव में 'अंश' (यानि 'भाग') इस अर्थ का संस्कृत शब्द है।

हेकाग्राम (दशाग्राम) Centigram आदि नाप या वजन दशग्राम,

वातपाम ऐसे संस्कृत हैं।

बही संस्कृत आंकड़े सर्वत्र प्रयोग होते आ रहे हैं। जैसे सेण्टियीड (Centepede)नामक एक कीटक है जो 'शातपाद' ऐसा संस्कृत नाम है। पटेंगान (Pentagon), ऑक्टगॉन (Octagon) आदि शब्द भी पंचकील, अस्टकीण आदि पूरे संस्कृत ही हैं। केवल उनका उच्चारण कुछ विकृत बन गया है।

डांग्डर लोग गरीरान्तगंत हृदय या नाड़ियों की घड़कन आदि आंकने के लिए दोनों कानों में रबर की निलयाँ लगाकर रोगी के शरीर की जांच करते रहते हैं। उस निलयन्त्रणा को पादचात्य परिभाषा में 'स्टेथॉस्कोप' (Stethoscope) कहा जाता है जो 'स्थितिस् पश्यित' का टेड़ा-मेड़ा रूप बन गया है।

बायोस्कोप (Bioscope), टेलिस्कोप (Telescope) आदि शब्दी

में पहर शब्द का ही अपभंश स्कोप ऐसा उल्टा हो गया है। स्पेक्टेक्युलर, स्पेक्ट्रम (Spectacular, Spectrum) आदि शब्दों में भी वही देखने का या निरीक्षण करने का भाव है।

इण्ट्रॉस्पेक्शन (Introspection) यह अन्तर्पश्यन् पानि अपने भीतर (अन्दरूनी) निरीक्षण करना इस अर्थ का संस्कृत मूलक शब्द है।

मीटर (metre)शब्द पाश्चात्य लेखन में मात्रा(उर्फ मेत्रे)ऐसा लिखा जाता है। उससे वह 'मात्रा' यह संस्कृत शब्द सिद्ध होता है। नाप के अर्थ से 'मात्रा' शब्द वैदिक व्यवहार में आयुर्वेद, कपड़े का व्यापार, काव्य, संगीत आदि भिन्न-भिन्न शाखाओं में प्रचलित है। पाश्चात्य गणित में 'पेरिमिटर' शब्द है जो वस्तुत: संस्कृत 'परिमात्रा' शब्द है। परमीटर नाम का अन्य शब्द भी नाप के अर्थ का ही है।

थर्मामीटर (Thermometre) शब्द वस्तुतः वर्ममात्रा ऐसा संस्कृत है। धर्म का अपश्रंश 'थर्म' हुआ है। धर्म या धाम ऊष्णता को कहते हैं। वैरोमीटर यह 'भार मात्रा' शब्द है। हवा का दबाव कितना है इसका

नाप इस यन्त्र से जात होता है।

इस प्रकार जीवन के प्रत्येक क्षेत्र में प्राचीनकाल से रूड तोल और नाप की संस्कृत भाषा-प्रणाली यह सिद्ध करती है कि अनादिकाल से कुस्त-धर्म के प्रसार तक विश्व में सर्वत्र वैदिक संस्कृति और संस्कृत भाषा ही थी।

पाठकों को संशोधन तथा अन्वेषण की दिशा बतलाने के लिए अपर कुछ उदाहरण दिए गए हैं। अधिक चिन्तन, मनन, शोध आदि करने पर और कई उदाहरण मिलेंगे। अतः कोई पाठक यह न समक्ष बैठे कि इतने ही सीमित उदाहरण हैं।

THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER. THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER.

THE RESERVE OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER, THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER.

THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER.

THE RESERVE THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 I

THE RESERVE AND PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IN COLUMN 2

### 92

## आधुनिक शास्त्रों की संस्कृत परिभाषा

वर्तमान सामान्य सार्वजनिक घारणा यह है कि आधुनिक काल में इस्ती देशों ने भौतिकशास्त्र और यन्त्रनिर्माण आदि में प्रगति करने के कारण शास्त्रीय परिभाषा सारी उनकी अपनी यूरोपीय ही होती चाहिए।

वह निष्क्यं सही नहीं है। कृत, त्रेता, द्वापर आदि युगों में मानव द्वारा समस्त विद्या और कलाओं पर प्रभुत्व पाने के कारण शास्त्रीय परिभाषा आज भी लगभग वही है जो प्राचीन संस्कृतभाषों काल में थी।। क्योंकि इत्युग में निर्माण को गई मानवी पीढ़ी सारी विधा और कलाओं में देवों के समान प्रवीण थी। अतः आज के शोधों और यन्त्रों आदि के साम प्राचीनकाल से संस्कृत हो चले आ रहे हैं। जिन शोधों या यन्त्रों को हम आधुनिक मानते हैं वे प्राचीनकाल में भी हो चुके थे। अतः उनकी परिभाषा प्राचीनकाल से ही प्रचार में थी। वीच में कुछ समय तक वह परिभाषा ढकी रही। अब फर उसी परिभाषा का पुनरत्यान हुआ है।

कृषि कीटनाशक रसायनों का ही उदाहरण कें। इन्हें anti-biotics कहते हैं। जीव शब्द का ग्रीक अपश्रंश 'बीव्' हुआ। यद्यपि bio लिखकर उक्कारण आजकल 'बीव' के बजाय 'बायो' किया जाता है। उस शब्द के आरम्भ का माग अँटाय (anti) कहलाता है जो वस्तुत: 'अन्ती' (यानि अन्त करने बाला)है। तो 'अन्ति-जीव' उर्फ जीवांतक, यह शब्द आज की पाश्चात्य परिमाणा में अनेक क्षेत्रों में भारी मात्रा में प्रचलित है।

अँटायका अर्थ आंग्ल भाषा में 'विरोधी' भी होता है, जो 'अन्त' करने

छिद-छिन्न यानि छेद करना, काटना, मारना इस अर्थ का संस्कृत शब्द है। इसका भी प्रयोग वर्तमान युग की पाश्चात्य परिभाषा में विपुल मात्रा में होता रहता है। उसे वे Cide लिखकर उसका उच्चार संस्कृत पद्धति से 'छिद' न करते हुए 'साइड' करते हैं। अतः यह स्व-छिद Suicide (यानि आत्महत्या), पितृछिद Patricide (पिता की हत्या करने वाला), मानृछिद Matricide(माता का हत्यारा), कीटनाशक (Insecticide), जन्तुनाशक (Germicide), कीटनाशक (Pesticide), आदि कितने ही शब्द हैं। उल्लिखित रसायन आधुनिक कारखानों में बनते हैं। अतः उनके नाम सारे संस्कृत भाषा से लेने पड़ते हैं क्योंकि प्राचीनकाल में युगों-युगों में सारे मानवों के पूरे व्यवहाः संस्कृत में ही चलाए जाते थे।

आजकल घर-घर में रेडियो (Radio) और टेलिबिजन (Television)
मनोरंजन, वार्ता और ज्ञान-प्रसार के यन्त्र लगे होते हैं। इन यन्त्रों के भी
नाम संस्कृत हैं जैसे रेडियो (Radio)। यह 'र व द्युं यानि आकाशवाणी
या आकाशघ्विन अर्थ का शब्द है जिसमें 'रव' यानि 'ध्विन' और 'द्युं यानि आकाश।

टेलिविजन (Television) यह "तलवीक्षण" संस्कृत शब्द युगल है। आंग्ल भाषा में Tele (टेली) यानि "तल" शब्द "दूर" के अयं से रूढ़ है। जैसे दूरव्वनि (Telephone), दूरसन्देश (Telegraph), दूर-सम्पर्क (Tele-communication) इत्यादि। तथापि उसका मूल संस्कृत अयं है किसी वस्तु का "तल"। जैसे सागरतल, घरातल, रसातल, सरोवर का तल, घड़े का तल इत्यादि। किसी वस्तु का तल उसकी अन्तिम मर्मादा होती है। उससे दूर क्या हो सकता है? इसी दृष्टि से आंग्ल भाषा में "तल" का अर्थ "दूर" हुआ और Television में उसी अर्थ में "तल" उर्फ "टेली" शब्द जुड़ा हुआ है।

इसी शब्द का दूसरा भाग है vision (विजन)।

आधुनिक विद्युतशास्त्र में विद्युत्प्रवाह को "करंट्" (current) कहा जाता है जो आंग्ल भाषा में रूढ़ हुआ चूक उच्चार है। क्योंकि आंग्ल वर्णमाला में 'C' अक्षर का उच्चार 'स', 'श' या 'प' भी होता है। यह बात ध्यान में रखकर Current शब्द का उच्चार "सस्त" किया जाए

XOT.COM

तो पटा चलता है कि वह संस्कृत शब्द है क्योंकि सरन्त, सरिता, संसार आदि शब्द प्रवाही वस्तु के द्योतक होते हैं।

नोटरगाड़ी का आंग्ल शब्द भी ऊपर कहे नियम के अनुसार "सर"

एसा उच्चारा जाए तो उसकी वास्तविकता का पता चलता है। वाहन का गुण ही सरना होता है। अतः अग्ल उच्चार "कार" ठीक नहीं है। "सरने

बातो" इस अर्थ से car शब्द मूलत: संस्कृत "सर" शब्द ही है। इवित उर्फ आवाज के अर्थ से "सोन्" शब्द आधुनिक पाश्चात्य परि-

भाषा में प्रथुक्त होता है। जैसे Supersonic, ultra-sonic इत्यादि। हिन्दी में वही शब्द सुनना, सुनाना आदि रूप घारण करता है। वह सारे संस्कृतमूलक है। संस्कृत में 'अवण', 'आव्य' इत्यादि शब्द हैं उन्हीं का आंग्ल, कींच आदि भाषा में सोन् या सों आदि उच्चारों से प्रयोग होता है।

पारचात्य प्रणाली के पुरातत्व में डाविन के उत्क्रान्तिवाद को प्रमाण मानकर बन्दर का शरीर बदलते-बदलते मानव शरीर "उत्क्रान्त" हुआ, ऐसी मान्यता रूड़ है। हम उसे नहीं मानते। प्रत्येक जीव मात्र का सुजन ईश्वर ने (या "प्रकृति"ने कहें) स्वतन्त्र रूप से किया है। तथापि जिन मकटों से मानव बने, ऐसा आधुनिक विद्वान मानते हैं, उनके नाम भी संयोगवरा पाश्चात्य विद्वानों ने "शिवपिथेकस्" (Shivapithacus) और "रामिप्येकस्" (Ramapithacus) आदि रखे हैं। वैदिक देवताओं के नाम उनकी पुरातत्वीय परिभाषा में रूढ़ होना भी प्राचीन विश्व में वैदिक संस्कृति के प्रसार और प्रभाव का एक ठोस प्रमाण है। लाखों वर्ष पूर्व पृथ्वी पर भयानक महाकाय पशु धूमते थे। उन्हें पाइचात्य प्रणाली में "दिनोसार" कहते हैं जो स्पष्टतया "दानवासुर" यह वैदिक पौराणिक क्याओं से ही लिया हुआ शब्द है।

आधुनिक विज्ञान में आणविक शक्ति का पता लगा है। उस आणविक शक्ति का प्रयोग युद्ध में, कारखानों में, विद्युत् उत्पादन में, रोगोपचार इत्यादि में किया जा रहा है। उस विज्ञान में अणु को मॉलेक्यूल (molecuie) कहते हैं। वस्तुतः वह शब्द "मूल कणानां कुलम्" इस अर्थ का "मूलकुल" ऐसा संस्कृत ही है। परन्तु उसका उच्चार यूरोपीय ढंग से "मानिक्यूल" ऐसा रुढ़ हुआ है।

उसी प्रकार परमाणु को ॲटम् (atom) कहा जाता है। वह बान्तव में आत्मा शब्द है। मानव शरीर का जैसा अदृश्य किन्तु सचेत आत्मा होता है उसी प्रकार जड़ जगत में मिट्टी आदि जो पदार्थ हैं उनका मूल, सचेत, सम्वेदनाक्षम कण भी ॲटम् (आत्मा) ही कहलाता है।

वर्तमान समय में सैंकड़ों भील दूर प्रवास कर प्रहार करने वाले प्रभावी "मिसाइल" (missile) नाम के अस्त्र रात्रु पर छोड़े जाते हैं। वह missile संस्कृत "मूसल" शब्द है। उसी से महाभारत का एक भाग "मोसल पर्व" कहलाता है। यादवीं पर मूसल गिरकर महान् सहार होने के कारण यादवीं को द्वारिका प्रदेश छोड़ना पड़ा। उसी भीषण परिस्थित का वर्णन मौसल पर्व में आता है। मूसल के आकार का वह अस्त्र होने के कारण उसे 'मूडल' कहा जाता था। उसी का बिगड़ा हुआ आधुनिक उच्चार है "मिसाइन"।

संस्कृत देववाणी होने के कारण उसका ढाँचा तो आदर्श बना हुआ है ही किन्तु उस भाषा द्वारा ऋषि-मुनियों ने कहे तथ्य भी बड़े शास्त्रीय, सनातन और काश्वत् हैं। उदाहरणार्थं "जगत्" शब्द लें। "ज-गत" का अर्थ है "वह जो गतिमान" यानि "अस्थिर" है। यहाँ प्रतिक्षण परिस्थिति बदलती रहती है। मस्तिष्क में चलने वाले विचार, धमनियों में बहने वाला रुधिर, पाचनिक्रया, शरीर के कण आदि सब में बदल होती रहती है। उसी अर्थं का दूसरा शब्द है "संसार"। "संसरति-इति" यानि जो प्रवाह के समान गतिमान होता है। इस प्रकार प्रत्येक संस्कृत शब्द में उसके अर्थ की पूरी ब्याख्या अन्तर्मृत होती है।

चन्द्र, सूर्यं, तारे, ग्रह आदि सभी में हलचल, अस्थिरता, चेतना, अदल-बदल अटल है। कोई एक व्यक्ति लेख या पत्र लिखकर छोड़ दे और कुछ समय के परचात् उसे पढ़ें तो वह अवस्य उसमें कुछ बदल करना चाहेगा, क्योंकि बीते समय में उसके विचार बदल गए होते हैं। अतः उस समय जो आलेख जैंचा था योग्य प्रतीत हुआ था वह अब कुछ समय परचात् अयोग्य लगते लगता है।

अन्य भाषाओं की भाति संस्कृत शब्दों के अर्थ काकतालीय न्याय से कटपटाँग नहीं बैठाए गए हैं। देवभाषा संस्कृत में प्रत्येक मूल धातुओं के कुछ अर्थ हैं। उन्हीं अर्थों का आविष्कार विविध धातुसाधित शब्दों में होता है।

### 93

## पाश्चात्य प्रणाली की पाठ्य-पुस्तकों की संस्कृत परिभाषा

पाइचात्य विद्याशालाओं के नाम संस्कृतमूलक होना भी वैदिक संस्कृति के प्राचीन विश्व प्रसार का एक महत्वपूर्ण प्रमाण है। वैदिक संस्कृति के बन्तगंत कृषि-मुनियों के आश्रम में शिष्यगण विद्याजन हेतु कई वर्ष तक निवास करते थे। वहां बोलचाल और पढ़ाई संस्कृत में होने के कारण विविध विद्याशाखा और प्रन्यों के नाम संस्कृत में ही होना अनिवायं था। आश्चयं है कि वही नाम अभी तक हैं। यह इस बात का प्रमाण है कि विश्व के बारम्भ से कृत, बेता तथा द्वापर युगों में सारे विश्व की शिक्षा संस्कृत में ही होती थी।

मानसभास्त्र का उदाहरण लें। इसे आंग्ल भाषा में "साँयकाँलोजी" कहा जाता है जो psychology ऐसा लिखते हैं। उसके आरम्भ का अक्षर p फालतू पड़ गया है जिसका उच्चारण नहीं होता। उसी प्रकार मन की "सायची" (psyche) कहते हैं किन्तु उसमें भी p अक्षर का उच्चार नहीं किया जाता। वह "सायची" शब्द संस्कृत 'शोच" का अपभ्रंश है। वास्तव में वह "शोच-लग" याने मन किस तरह "शोचता" है इस प्रश्न से "लगी" (संलग्न) विद्या है। अत: साँयकाँलोजी यह "शोच लग" ऐसा संस्कृत शब्द है।

यूरोपीय परिभाषा में "लग" शब्द का ही लॉजी यह विकृत रूप बायालांजी, जूलांजी ऐसी कई विद्याशासाओं को लगाया जाता है। खगोल ज्योतिय को आंग्ल भाषा में अँस्ट्रॉनॉमी (astronomy) कहते है जिससे "तारा" (उर्फ तारका) यह संस्कृत शब्द है। आंग्ल शब्द "स्टार" (star) और इस्लामी शब्द "सितारा" सभी "तारका" इस संस्कृत शब्द के अपभ्रंश हैं।

गणित को आंग्ल भाषा में "मॅथेमैटिक्स" (mathematics) कहते हैं।
"मध-मस्तिष्क" (यानि मस्तिष्क का आंकड़ों के उलकत से मन्थन कराते

वाला विषय) इस अर्थ का शब्द है।

अंकगणित को आंग्लभाषा में ऑरियमेटिक (arithmetic) कहते हैं जी "अर्थमानिक" यानि "द्रव्य का नाप-तोल-हिसाय-किताय" इस अर्थ का शब्द है।

भूमिति को आंग्ल भाषा में "ज्यॉमेट्री" (geametry) कहा जाता है जो वास्तव में संस्कृत "ज्या-मात्रा" यानि "भूमि की नपाई" इस अर्थ का

बन्द है।
वनस्पतिशास्त्र का "बाँटनी" (Botany) ऐसा आंग्ल नाम है। हिन्दी
की आम बोलचाल में पेड़ को बूटा कहा जाता है। उसी प्रकार आयुर्वेदिक
औषधियों को "जड़ी-बूटी" कहा जाता है जिसमें "मूल" को "जड़" कहते
हैं और बूटी से पेड़ के पत्ते आदि का निर्देश होता है। अतः ऐसा प्रतीत
होता है कि मूल संस्कृत "बुटं-बुटे-बुटानि" आदि रूपों से विविध प्रकार के
वृक्षों के अध्ययन के विषय का नाम बुटिन उर्फ बाँटनी पड़ा हो। आंग्ल
वृक्षों के अध्ययन के विषय का नाम बुटिन उर्फ बाँटनी पड़ा हो। आंग्ल
शब्दकोष में उस शब्द की ब्युत्पत्ति फ्रेंच, लॅटिन् और ग्रीक बतलाई जाती
शब्दकोष में उस शब्द की ब्युत्पत्ति फ्रेंच, लॅटिन् और ग्रीक बतलाई जाती
है किन्तु वे सभी भाषाएँ संस्कृत की शाखाएँ होने के कारण और बूटा,
जड़ी-बूटी आदि शब्द-प्रयोग भारतीय बोलचाल में रूढ़ होने के कारण बूटा
शब्द संस्कृत ही होना चाहिए।

आजकल कॉलेजों में पढ़ाए जाने वाले गणित विषय के अन्तर्गत दिग्नोंमेट्री (Trigonometry) नाम का विषय होता है। वह त्रि-गुण मात्रा या त्रिकोण मात्रा इन दोनों अर्थों में पूर्णतया संस्कृत है।

भौतिकशास्त्र को "फिजिक्स्" (Physics) कहा जाता है जो संस्कृत "पर्य" इस शब्द का बिगड़ा रूप है। मानव शरीर की पांच जानेन्द्रियों से जिन पाधिब पदार्थों को "देखा" या अनुभव किया जाता है वही फिजिक्स XRT.COM

विषय में अन्तर्भृत होने के कारण उन्हें प्रत्यक्ष दिखने वाले या अनुभव होने वाले इत इचं में पहल (Pashya) कहते-कहते उसका अप श्रंश "फिजिक्स"

रतायनशास्त्र का आंग्ल नाम केमिस्ट्री (Chemistry) है । प्राचीन-कान में अन्य बातुओं को सुवर्ण में बदलने के शास्त्र को "अल्केमि" कहते थे। उसने "अल्" यह निरर्धक अरबी उपपद है। "केमि" यह शब्द किनगणास्य तथा "हमकिया" यानि दूसरी शातुओं को सुवर्ण में बदल देने बालो रालायनिक किया से पड़ा है।

वृरोपीय विद्या गामाओं में "स्त्री" अन्त्यपद कई विषयों को लगता है

जैसे डॉटस्ट्री, केमिस्ट्री इत्यादि। वह "कास्त्र" शब्द का अपभ्रंश है। आंग्ल पाणित में संस्पाओं को मिलाना हो तो उसे "ऑड्" (add)

कहते हैं को "अधिक" इस संस्कृत शब्द का ही आधा अधूरा रूप है। भाग

देने को "विव्हाइड" (divide) कहते हैं जो "दिविध" शब्द हैं।

एक से दस तक के अंकों के नाम, जो यूरोपीय परिभाषा में हैं, वे समाग मारे संस्कृत अंकनामों के ही अपभंश स्पष्टतया दिखाई देते हैं क्योंकि साखों वर्ष तक विश्व के तोगों की शिक्षा संस्कृत में ही होती थी।

क्योपकी, जिजांसाँजी, कॅसियाफी आदि सारे शब्द भी कैसे संस्कृत-

मुलक है उसका भी इसने इस पन्य में अन्यत्र निर्देश किया है।

किसी उद्योग में विविध कारीबार के आंकड़े उपलब्ध कराने वाली विद्याबाक्षा को स्टॅटिस्टिक्स् (Statistics) कहते हैं जो 'स्थितिस्-तक्षति' इस अर्थ है बना संस्कृत शब्द है। पूरी स्विति को आंकड़ों के द्वारा आंकना या जानना यह स्थितिस्-तश्चति का वर्ष है।

## विश्व प्रस्त वैदिक विद्या प्रणाली

वर्तमान यूरोपीय शिक्षा पूर्णतया संस्कृत वैदिक परम्परा की ही है। इससे अनुमान लगाया जा सकता है कि लाखों वर्ष पूर्व तक लगातार सारे विश्व के लोगों को वैदिक पद्धति की संस्कृत माध्यम द्वारा गुरुकुलों में दी गई शिक्षा की ही वह गहरी छाप है।

यद्यपि वर्तमान पारचात्य शिक्षा में वैदिक विद्या का कुछ भी अंश सम्मिलित नहीं है तथापि उस विद्या-प्रणाली की परिभाषा पूरी तरह से वैदिक-संस्कृत ही बची रहना अपने-आप में कितनी बड़ी बात है। जैसे ऐतिहासिक खण्डहरों में सैकड़ों वर्ष तक प्राचीन भूमि में दबा हुआ यदि कोई नारियल प्राप्त हो तो उसके अन्दर का पानी या खोपरा तो सूखा या सड़ा-गला या नष्ट दिखाई देगा किन्तु उसका बाहरी भाग कठिन होने के कारण साबुत रह जाएगा । वैदिक शिक्षा पर भी वही नियम लागू है। उस प्राचीन वैदिक विद्या का अन्तर्गत मुख्य भाग तो सुखकर लुप्त हो गया किन्तु उसकी बाहरी परिभाषा का ढाँचा अभी तक ज्यों-का-त्यों कायम है। यही हम इस अध्याय में देखेंगे।

#### प्रायमिक शिक्षा

शिशुओं की पढ़ाई के जो प्रारम्भिक वर्ग होते हैं उन्हें आंग्ल भाषा में 'प्राइमरी' कहते हैं। पहली पुस्तक को 'प्रायमर' कहा जाता है। प्रायमरी यह 'प्रथमरि' शब्द का अपभ्र श है। उस संस्कृत शब्द का 'ब' अक्षर लुप्त होकर शेष शब्द का 'प्रमी' के बजाय 'प्राइमरी' ऐसा उच्चार एड़ हो गया है।

XALCOM.

आंग्ल भाषा में 'प्राइम्' (Prime) का अर्थ मुख्य या प्रथम भी होता है। इसका कारण भी यही है कि संस्कृत में 'प्रथम' का अर्थ पहले कमांक का यानि मुख्य ऐसा भी होता है।

मॅट्रिक्युलेशन

महाभारतीय युद्ध में जो जपार सहार हुआ उससे वैदिक शासन और
गुरुकुल शिक्षा-प्रणाली ट्र-फ्ट गई। तत्पश्चात् यूरोप में जो शिक्षा-प्रणाली
आरम्भ हुई उसमें शालांत परीक्षा को 'मॅट्रिक्युलेशन्' नाम दिया गया है।
वर्तमान विद्या विभूषित लोगों से यदि पूछा जाए कि 'मॅट्रिक्युलेशन' यह
लम्बा-बौड़ा नाम क्यों दिया गया ? इसका अर्थ क्या है ? तो प्राय: कोई
भी विद्वान 'मॅट्रिक्युलेशन' का शब्दार्थ नहीं बता पाएगा।

बांग्ल शब्दकोष में दिया निवरण भी आधाअधूरा और अटपैटा-सा ही है। शब्दकोष कहता है कि 'मेंटिम्' यानि 'रजिस्टर' यह उसका मूल है। किन्तु उससे 'मेंद्रिक्युलेशन' शब्द का अर्थ प्रतीत नहीं होता और नहीं 'मेंटिम्' का रूप 'मेंद्रिक्युलेशन' क्यों बना इसका पता लगता है।

मेंटिम् यानि रजिस्टर अयं से यदि यह सूचित करना हो कि मेंद्रिक्यु-नेशन परीक्षा उत्तीणं करने वालों के नाम किसी एक बही या रजिस्टर में अंकित किए जाते हैं जत: उस परीक्षा को मेंद्रिक्युलेशन कहते हैं तो वह भी जैकता नहीं क्योंकि विश्व में जितने प्रकार की भी परीक्षाएँ होती हैं उन्हें उत्तीणं करने वालों के नाम भी तो विशिष्ट बही या रजिस्टर में लिखे जाते हैं। तो उन परीक्षाओं को भी मेंटिम् या मेंद्रिक्युलेशन क्यों नहीं कहते ?

वास्तव में बात यह है कि 'मॅट्रिक्युलेशन' यह 'मातृ कुलेपु न' ऐसा संस्कृत बचन है। उसका अर्थ यह है कि विद्यार्थी उस स्तर तक पहुँच गया है जहां वह कद माता के साथ घर में रहकर अगली विद्या पढ़ नहीं सकेगा। उसे उच्च विद्या प्राप्त करने के लिए घर के बाहर कहीं और जाना पड़ेगा। प्रचित्र-निक्षा-प्रणानी को देखते हुए वह पथार्थ भी है क्योंकि कई विद्यार्थी मेंट्रिक्युलेशन तक की शिक्षा विद्यालय न जाते हुए घर पर अध्ययन कर ही उत्ताब करवेते हैं, तत्पश्चात उन्हें अवश्य किसी उच्चतर विद्यालय में प्रवेश केना विन्तायं ही जाता है।

## इण्टरमीजिएट्

मंद्रिनयुलेशन से अगली परीक्षा का नाम है इण्टरमीजिएट् (Intermediate) जो 'आन्तमंध्यस्य' इस संस्कृत शब्द का अपभंग है। शालांत परीक्षा यानि मंद्रिनयुलेशन तथा बी. ए. (B. A.) का अम्यासकम इनके बीचले दो वर्षों के अध्ययनस्तर को इण्टरमीजिएट् (Intermediate) कहा जाता है—जो संस्कृत 'आन्तमंध्यस्य' शब्द का विगड़ा उच्चार है।

## बॅचलर यानि बह्मचारी

वर्तमान पाश्चात्य शिक्षा प्रणाली में इंटरमीजिएट् स्तर के पश्चात् 'बैचलर' स्तर होता है। 'बैचलर' इस आंग्ल शब्द का अयं है 'ब्रह्मचारी'। बैसे भी बैचलर और ब्रह्मचारी शब्दों में 'ब-च-र' अक्षर समान होने के कारण पाठक यह जान सकते हैं कि ब्रह्मचारी शब्द का ही अपन्न'श बॅचलर हुआ है जहां 'म्ह' के स्थान पर 'ल' अक्षर रूढ़ हो गया।

वास्तव में वर्तमान पाश्चात्य शिक्षा प्रणाली में शिक्षा और बह्यचयं का कोई सम्बन्ध नहीं। तब भी कॉलेज में चार-पांच वर्ष की शिक्षा पूरी करने वाले छात्र को 'ब्रह्मचारी' की उपाधि दी जाती है। वह इसलिए कि प्राचीन वैदिक संस्कृत-शिक्षा-प्रणाली में गुरुकुल शिक्षा पूर्ण करने वाले सारे ब्रह्मचारी ही हुआ करते थे। उस समय ब्रह्मचयं और विद्यार्जन का अट्ट सम्बन्ध था। वर्तमान यूरोपीय प्रणाली में, चाहे किसी भी शाखा का विद्यार्थी हो—जैसे इन्जीनियरी, डॉक्टरी, शास्त्र, वाणिज्य आदि सबको ब्रह्मचारी की उपाधि ही दी जाती है जैसे B. A., B. Com., B. Sc., M. B. B. S., B. A. LL. B., B. L., इत्यादि। प्राचीन गुरुकुलों में तो पांच या आठ वर्षीय कुमार वतबंध के बाद वनकुंजों में स्थित गुरुकुल में भेजा जाता था। वहां वह १२ से २० वर्ष 'तक निवास कर विद्या पूरी कर लेता था। तद तक वह ब्रह्मचारी ही रहता था। अतः वह विद्या पूर्ण किया हुआ ब्रह्मचारी ही कहलाता था। वह अभी भी यूरोपीय प्रणाली में बही कहलाता है, यद्यपि वह विद्याहित हो। प्राचीन बैदिक गुरुकुल शिक्षा-प्रणाली विद्वच्यापी होने का यह कितना बड़ा प्रमाण है।

आइवर्य की बात वह है कि महिलाओं को यूरोपीय भाषाओं में कभी

XALCOM.

बॅचलर यानि बहाचारी नहीं कहा जाता यद्यपि वह अविवाहित हों। उन्हें ह्मजिन (Virgin) कुमारी या अविवाहित (Unmarried) कहा जाता है। तथापि वहाँ शैक्षणिक उपाधि का प्रश्त हो वहाँ उन्हें B. Arch. B.Com., B. A., B. Sc., आदि यानि ब्रह्मचारी की उपाधि ही दी जाती है। इससे और भी स्पष्ट हो जाता है कि बैदिक साम्राज्य टूटकर लगभग प्रकर वर्ष बीत जाने पर भी विद्यमान पाइचात्य विद्या-प्रणाली पर वैदिक शिक्षा परम्परा की कितनी गहरी छाप अभी शेष रह गई है।

#### स्त्रियों की शिक्षा

स्विमों के शरीरधर्म, घरेलू जीवन के प्रति उनका भुकाव तथा गृह-कार्य के प्रति उनकी लगन और उनकी सुरक्षा आदि का ध्यान रखकर स्त्रियों को पूरी शिक्षा बैदिक संस्कृति के अन्तर्गत घर ही में देने का पूरा प्रबन्ध होता था। उसे गृहलक्ष्मी मानकर सारे कौटुम्बिक व्यवहारों में स्त्री का निर्णय ही प्रमाण माना जाता था। स्त्री गृहस्वामिनी थी। महालक्ष्मी का सम्मान उसे दिया गया था। 'यत्र नार्यस्तु पूज्यन्ते रमन्ते तत्र देवताः' यह उड समय का आदर्श था। 'न स्त्रिस्वतिन्त्रयमहैति' इस मनु उक्ति का कई लोग गलत अर्थ लगाते हैं। उसका अर्थ है कि स्त्री को आप्तस्वकीयों के प्यार भरे संरक्षण के बगैर-एकाकी, असुरक्षित तथा लापरवाह और असहाय अवस्था में कभी नहीं छोड़ना चाहिए। अतः स्त्रियों की उच्चतम शिक्षा परिवार के अन्तगंत ही करने की पूरी सावधानी बरती जाती थी।

बाहरी जीवन की कूर स्पर्दा, उथल-पुषल, भ्रष्टाचार, प्रलोभन और पराए बनों की काकद्धि इन सब संकटों से स्त्री को पूर्णतया सुरक्षित रखने की बैदिक जीवन-गढ़ित में पूरी व्यवस्था थी।

स्त्री जीवत घरेलू बातावरण में ही रमता है, फलता है, फूलता है। अतः उत्तको उस प्राकृतिक मुकाव से निकालकर बाहरी जीवन में पुरुषों के व्यवसानों में माँक देना मारी भूल है जिससे समाज का विघटन होता है। अप्राचार बढ़ना है, बैबाहिक जीवन टूटता है। अपत्यों का संवर्द्धन और संबोधन कीक प्रकार न हो पाने से बड़े होकर वही बासक रोगी, दुवंस बचवा कुमार्गी वन जाते हैं।

STREET, STREET, STREET, SPINS

## मास्टर यानि महास्तर

बंचलर परीक्षा के पश्चात् दो वर्ष की पढ़ाई के अन्त में यूरोपीय शिक्षा प्रणाली में (Master) की उपाधि दी जाती है। वह बस्तुतः "महास्तर" ऐसा संस्कृत शब्द है। प्रवीण या शिक्षक ऐसे दो और अर्थ "मास्टर" शब्द के आंग्ल भाषा में होते हैं। वे अर्थ भी संस्कृतमूलक ही हैं, क्योंकि जो भी ब्यक्ति किसी विषय में ऊँचे स्तर का ज्ञान प्राप्त कर लेता है वह उस विद्या में प्रवीण भी होता है और दूसरों को सिखा भी सकता है।

### डॉक्टरेट (Doctorate)

महास्तर (Master) से भी ऊपरली उपाधि को पाइचात्य प्रणाली में डॉक्टर (Doctor Ph. D.) कहते हैं। वस्तुतः डॉक्टर तो वह होता है जो रोग की चिकित्सा करता है। फिर भी किसी विद्या शाखा में उच्चतम विद्वान को भी डाक्टरही कहा जाना है, यद्यपि रोगचिकित्साशास्त्र से उमका कोई सम्बन्ध न हो। इस रहस्य का उत्तर भी बैदिक परम्परा से ही प्राप्त होता है। संस्कृत वैदिक परिभाषा उच्चतम ज्ञानियों को "कवि" ऐसी संज्ञा है। जैसे भगवान कृष्ण गीता में कहते हैं "किम् कमं किम् अकमं इति कदयोऽयत्र मोहिताः", उसी प्रकार रोग चिकित्सक वैद्य को भी वैदिक प्रणाती में कविराज ही कहते हैं। वैदिक प्रणाली के कवि शब्द के दो अर्थ-उच्चतम ज्ञानी तथा रोगचिकित्सक ज्यों-के-त्यों आधुनिक पाइचात्य प्रणाली में इसलिए कायम हैं कि प्राचीनकाल में सर्वत्र वैदिक शिक्षा ही होती थी।

#### दोक्षापाल

आंग्ल भाषा में शिष्य की (disciple) कहते हैं जिसका उच्चार "डिसायपल" किया जाता है। यदि उस शब्द से C अक्षर निकालकर उसे (disciple) ऐसा लिखा जाए तब भी उसका उच्चार डिसायपल ही होगा। आंग्ल भाषा में "C" के उच्चारों का बड़ा घोटाला है क्योंकि "C" पर स, ग, प और क ऐसे चार उच्चार ऊटपटांग पद्धति से लादे गए हैं। यह जानकर और "C" उस शब्द में क्यों पड़ा है यह सोचकर "डिसायपल" गब्द में "C" का स्थान बदलकर यदि dicsiple ऐसा लिखकर उसका XOT.COM.

स्वाभाविक उच्चार किया जाए तो वह होगा "दीक्षा पाल" जो ठेठ संस्कृत स्वाभाविक उच्चार किया की उधल-पुधल में आंग्लभाषा में उस शब्द के इसर उनट-युन्ट गए हैं।

#### दीक्षापालन

अब डिसिप्लिन (discipline) शब्द को देखें। इसका अर्थ होता है शिस्त । इस शब्द से भी "C" अक्षर हटाकर उसे disipline ऐसा लिखा काए तब भी उसका उच्चार डिसिप्लिन ही होगा। तो फिर उसमें "ए" अक्षर क्यों है? वह इसलिए कि उस अक्षर का बड़ा महत्त्व है किन्तु वह अक्षर स्वानम्बद्ध हो गया है। उस शब्द को dicsipline ऐसा लिखकर देखें। ब्रद उसका उच्चार होगा "दीक्षापालन"। बस डिसिप्लिन शब्द का अर्थ ठेठ दीलापालन-आज्ञापालन-शिस्त यही है ।

किन्तु यह गोजने की बात है कि जो आंग्ल शब्दकोपकार आंग्ल भाषा के उच्चतम विद्वान सममें जाते हैं, वे अपर उल्लिखित जैसे अनेक शब्द पूर्णतया संस्कृत शब्द है, इस तथ्य से पूर्णतया अनिभज्ञ हैं। अत: उन विद्वानीं को भी उनके इस गहरे त्यून की जानकारी दिलाना हमारा कर्त्तव्य बन जाता है। इस प्रकार विक्व के वैदिक इतिहास के पुनर्लेखन कार्य में विभिन भाषाओं के शब्दकीय संस्कृत के आधार पर दुवारा तैयार करवाने का विद्याल कार्य भी सम्मिलित करना होगा।

#### दोक्षांतरी

आंग्ल भाषा में शस्दकोष को "डिक्शनरी" (dictionary) कहते हैं। उसमें बोडी-सी बुटि है। बदि उसमें एक और अक्षर T मिलाकर उसे dictionary ऐसे निसा जाए तो "दीक्षांतरी" शब्द बनता है। यदि गुरु इत्यादी हुई दीक्षा में एकाम शब्द कठिन लगे तो "दीक्षांतरी" ग्रन्थ में देवकर उसके वर्ष का पता नगाया जा सकता है। इस प्रकार शब्दकीय का दिक्शनरों (dictionary) यह शब्द वास्तव में संस्कृत दीक्षांतरी शब्द है। इस प्रकार अंग्रेजी सब्दों की पोड़ा इधर-उधर टटोलने से उसकी संस्कृत स्रोत जान पड़ता है। जैसे किसी महिला पर गुण्डों ने हुमला कर

उसके गले से मोतियों की माला को भटका दिया तो कुछ मोती लुढ़ककर बो जाते हैं, कुछ टूट-फूट जाते हैं और कुछ माला में ही बंधे रह जाते हैं उसी प्रकार वैदिक संस्कृति से समय-समय पर जो खीचातानी होती रही है। उसमें संस्कृत शब्दों की टूट-फूट होकर उसी छिन्न-भिन्न अवस्था में वे शब्द विभिन्न भाषाओं में पिरोए गए।

#### दीक्षण

आंग्ल भाषा में डिक्शन (diction) शब्द है। उसका अर्थ है भाषा-शैली । वह "दीक्षण" ऐसा पूर्णतया संस्कृत शब्द है । उसका केवल उच्चारण भिन्न ही गया है जबिक diction का उच्चार वास्तव में दीक्षण ही किया जाना चाहिए।

आंग्ल भाषा में छात्र को स्टूडेंट (student) कहते हैं। उस शब्द का बिइलेषण कर उसे यदि S-tu-dent ऐसे तोड़कर लिखा जाए तो वह "स-तु-अध्यवन्तः" यानि "वह जो अध्ययन करने वाला" व्यक्ति यानि छात्र ऐसा उसका अर्थ स्पष्ट प्रतीत होता है।

शिक्षक के लिए आंग्ल भाषा में जो टीचर (Teacher) उर्फ "तिचर" शब्द है उसके आरम्भ में "नी" अक्षर लगाकर वह शब्द पढ़ा जाए तो वह "नीतिचर" संस्कृत शब्द ही दिखलाई पड़ता है। वैदिक प्रथा में शिष्य को नीतिबद्ध आचरण सिखलाना ही गुरु का परम कर्तव्य होता है।

#### गुरुकुलम

आंग्ल-प्रणाली में विश्वविद्यालय की शिक्षा-व्यवस्था या शिक्षाक्रम को "करिक्युलम" (Curriculum)कहते हैं । इस शब्द में दो-बार अंतर्मृत u अक्षर को देखते हुए उस शब्द का सही उच्चार होगा—गुरुकुलम्। अब हम पाठक का हयान "गी" शब्द के प्रति खींचना चाहेंगे। उस शब्द की आंग्ल भाषा में की (Cow) कहा जाता है। इससे पता चलता है कि आंग्ल भाषा में जहां "क" उच्चार होता है वहां मूल संस्कृत उच्चार "ग" होता है। अतः आंग्ल भाषा में जो कुक्कुलम् शब्द है वह स्पष्टतया संस्कृत "गुरुकुलम्" शब्द का ही बिगड़ा उच्चार है। इस शब्द से तो किसी पाठक

XOT.COMP

के मन में इस बात की जरा भी शंका नहीं रहनी चाहिए कि प्राचीन यूरोप में सर्वत्र गुरुकुलम् में ही सारी शिक्षा होती थी।

#### शालाभ्यासः

आंग्ल महाविद्यालयों में पढ़ाई का जो पूरा ब्यौरा होता है उसे सिलेबस (Syallabus) कहा जाता है जो वास्तव में शालाभ्यासः इस संस्कृत शब्द का विगदा हुआ रूप है।

आंग्ल शब्द "स्कूल" (School) भी जरा सूक्ष्म जांच करने पर संस्कृत "वाला" शब्द का अपभ्रंश प्रतीत होता है। यहाँ यह बात स्पष्ट कर देना आब्ध्यक है कि संस्कृत में जहाँ "अ" उच्चार है उसे आंग्ल भाषा में "ओ" का का दे दिया गया है। यह प्रथा भारत में बंगला उच्चार की भी रही है। जैसे "स्वमोहन" नाम को बंगाली व्यक्ति "मोनोमोहन" कहेगा। उमी प्रकार संस्कृत नास (यानि "नाक") शब्द का आंग्ल भाषा में "नोज" (nose) एसा उच्चार किया जाता है। गम-गच्छ-गति वाले "ग" का उच्चार आंग्ल भाषा में "गो" होता है। अत: "शाल" शब्द अंग्रेज़ी में shool दफें school कहकर बोलने की प्रधा पड़ गई है। उस शब्द में 'C' अक्षर इन कारण फालतू पड़ा है कि आंग्ल वर्णमाला में S तथा C दोनों कियों का 'म' उच्चार स्व है।

स्कृत को पहाई समाप्त करने के परचात् कालेज (college) की पढ़ाई (पाइचात्य प्रणाली में) प्रारम्भ होती है। ऊपर कहा नियम च्यान में रहे कि संस्कृत 'अ' का आंग्ल उचचार कई बार 'ओ' (O) होता है। उस दृष्टि में यदि College नव्द Callege लिखा जाए तो पता चलेगा कि वह कास्तव में 'माल-ज' ऐसा संस्कृत शब्द है। शाल-ज यानि शाला से जिसका पढ़ती है। अतः कालेज भी गालज ऐसा संस्कृत नव्द इसीलिए है कि वहीं पढ़ती के संस्कृत शब्द शालक परिभाषा अब भी पाइचात्य देशों में टिकी

विद्वान अध्ययनगील व्यक्ति की आंग्लभाषा में Scholar कहते हैं। यहाँव तम कर का कर कमार 'स्कॉलर' है तथापि मूलत: 'C' अक्षर का उच्चार 'स' या 'श' होने से वह 'शालर' ऐसा संस्कृत शब्द है। शालर यानि शाला से धनिष्ठ सम्बन्ध रखने वाला व्यक्ति अर्थात् विद्वान या अध्ययनशील मनुष्य ।

उत्तरी यूरीप में जो स्वीडन देश है उसकी राजधानी स्टॉकडोम में मी-डेड़-सो मील पूर्व में 'उपशाला' नगर है जो इस बात का प्रमाण है कि यूरीप में 'शालाएँ' उर्फ गुरुकुल होते थे। उसका उपशाला नाम इमलिए पड़ा होगा कि मुख्य या वरिष्ठशाला राजधानी स्टॉक होम में होती होगी। इस प्रकार यूरोप में आज भी जो पूरी संस्कृत शैक्षणिक परिभाषा की चौलट कायम है वह इसलिए कि महाभारतीय युद्ध तक (यानि कुस्तपूर्व वर्ष ३७६० तक) वहाँ बैदिक शासन के अन्तगंत पूरी वैदिक संस्कृत शिक्षा प्रचलित थी।

NAME AND ADDRESS OF THE OWNER, WHEN PERSON AND PERSONS.

The same of the party of the same of the s

94

хат.сом

# यूरोपीय व्यवहार के संस्कृत वाक्यप्रचार

पूरोपीय व्यवहार में आज भी जो अनेक संस्कृत वाक्यप्रचार कायम है वे इस बात के प्रमाण है कि कुस्तपूर्व वर्ष ३७६० तक यानि महाभारतीय युद्ध तक वहां बंदिक शासन के अन्तर्गत संस्कृत भाषा का प्रयोग होता थां। सगभग दो वर्ष पूर्व तन्दग के BBC दूरदर्शन ने 'ज्वेल इन दि काउन'

(Jewel in the Crown) नाम का चित्रपट (सिनेमा) प्रेक्षकों को दिखाया

द्या। वह 'मुकुटमणि' इस संस्कृत उक्ति का ही ठेठ अनुवाद है।

स्वागतम् शब्द संस्कृत प्रणाली में प्रचलित है। सु-आगतम् शब्दों की सिन्ध 'स्वागतम्' बना है। उसका अर्थ है कि किसी का आगमन शुभ, फलदायी तथा आनन्दवर्द्धक हो। अंग्रेजी में उसी का अनुवाद Welcome शब्द मी उसी अर्थ से उतना ही प्रचलित है। वेलकम् का अर्थ भी शुम आगमन होता है। इतना ही नहीं अपितु 'कम्'(यानि आगमन) शब्द, 'आगम' शब्द से 'आ' निकल बाने से केवल 'गम' रह गया है। और संस्कृत 'ग' का आंगल साथा में 'क' उच्चार बन जाने के कारण (जैसे 'गी' को 'की' कहना) गम का उच्चार 'कम' ऐसा किया जाता है।

यूरोपीय मोजन में जो पहला परायं परीक्षा जाता है उसका नाम है 'मूप', जो संस्कृत शब्द है। दाल या नवजी पकाकर उसका जो द्रव्य सहव निकाला जाता है उसे कहते हैं 'सूप'। जगन्नायपुरी के मन्दिर में दिन-भर मण्डारे का जो भोजन पकाते हैं उन्हें यूपकार ही कहा जाता है। आसव, प्रमुख आदि सब्द उसी 'मू' धातु से बने हैं।

त्राचीन समय में राजमहल या मन्दिरों के प्रांगण के चारों ओर ऊँची

दीवार होती थीं। उसी प्रकार नगरों को समेटने वाली ऊंची और मोटी दीवार होती थी। उसे संस्कृत में कोट कहते हैं। अतः भारत में नगरों के नाम नगरकोट, अवकलकोट, भद्रकोट, सिद्धकोट, लोहकोट, अमरकोट आदि होते थे। ठेठ उसी प्रकार इंग्लंण्ड में भी चार्लकोट, नार्थकोट, हीयकोट आदि नाम होते थे। फांस में भी हवेलियों के तथा नगरों के ऐसे कोट होते थे। उसे Chateau ऐसा लिखते-लिखते उसका फ्रेंच उच्चारण शेंटो वन गया। तथापि मूलतः वह संस्कृत कोट शब्द ही है। भारत में जैसे राजकोट नाम के नगर हैं वैसे इंग्लंड में भी राजा को किंग(King) कहते हैं इसलिए वहाँ किंग्जकोट (Kingscote) नगर पाए जाते हैं। इंग्लंड में घोड़ों की दौड़ के लिए जो नगर प्रसिद्ध है उसका नाम है Ascort। उसका उच्चारण 'असकॉट' किया जाता है जबिक वह मूलतः अस्वकोट नाम है।

शरीर पर सारे वस्त्रों के ऊपर जो वस्त्र पहना जाता है उसे आंग्ल भाषा में कोट (Coat) कहते हैं। Overcoat, Coat of mail, Coat of paint आदि वाकप्रचार आंग्ल भाषा में बड़े प्रचलित हैं। वह कोट शब्द संस्कृत मूलक ही है क्योंकि बाड़े या नगर की सर्वत: रक्षा करने वाली जैसी दीवाल होती है वैसे ही मानवीय शरीर को धूप, पानी, गन्दगी, हवा आदि से सुरक्षित रखने वाली वस्त्र रूपी दीवार को भी कोट ही कहा जाता है।

न्यायालय के लिए आंग्ल शब्द है कोर्ट (Court)। उसमें 'र' अक्षर फालतू पड़ गया है। उसे निकालकर यदि वह शब्द पढ़ें तो वह भी कोट है। वह इस कारण कि प्राचीनकाल में न्याय मांगने के लिए राजमहल के कोट में प्रवेश करना पड़ता था। उसी कोट का आंग्ल भाषा में प्रचलित अपभ्रंश कोर्ट बना पड़ा रह गया है।

फांस में Agincourt नाम का एक स्थान है जहाँ युद्ध हुआ था। वह बास्तव में अग्निकोट है जहाँ प्राचीनकाल में विशाल यज्ञ हुआ करते थे।

जांग्ल भाषा में दूसरे के काम में दखल देने वाले को कहा जाता है This is none of your business यानि 'यह तुम्हारा धन्धा नहीं है (इसमें दखल मत दो)', वह 'अव्यापारेषु व्यापारः' इस संस्कृत उक्ति का ही अनुवाद है।

जमन भाषा में आभार या धन्यवाद को 'डॅक्' कहते हैं। आंग्ल भाषा

में जिसके प्रति आभार बानते हों उसे 'थेंक यू' (Thank you) कहा जाता है जो 'बन्बाः पूर्वम' इस संस्कृत वान्यप्रचार का अपभ्रंश है। धन्य का यंक कन पटा और बूबम् सन्द मुकड़कर 'यू' ही रह गया।

संस्कृत में प्रत्येक व्यक्ति के नाम के पीछे सम्मानदर्शक 'श्री', 'श्रीमान', 'थामती' इत्यादि शब्द लगाए आते हैं। इटली में इसी प्रथा के सीनार और मीनोरीटा आदि उपपद लगते हैं। 'श्री' के बजाय 'सेर' रूप भी इटली में प्रयुक्त होता है। जैसे मार्कोपोलो (यानि 'महपि पाल') नाम के प्रवासी के प्रवासवर्णन के प्रन्य पर उसके नाम के पीछे 'सेर' लगाकर 'सेर मार्कापोलो' ऐसा नाम छ्या है। आंग्ल रिवाज में वही शब्द 'सर' (Sir) ऐसा सम्मान-डवंक तिथा जाता है।

'बो' के स्थान पर आंग्स भाषा में मिस्टर (Mr.) भी लिखा जाता है को 'महास्तर' इस संस्कृत शब्द का ही विकृत उच्चार है। जैसे बंगाली नोन 'महाशय' के बजाय 'मोशाय' कहते हैं और जापानी लोग दूरभाष पर 'महाग्रय-महाग्रय' का उच्चारण 'मुसमुशी-मुसमुशी' करते हैं।

वैदिक प्रया में दैवी व्यक्ति का विशेष रंग आकाश के सदृश "नीला" माना गया है। अतः प्रमु राम या कृष्ण का रूप "धननील" कहा जाता है। एका के जरव को भी कई बार "नील-अदव" कहा जाता है। यही प्रया बान मापा में कायम है। वहाँ प्यारे-लाइले बालक या व्यक्ति को blue eyed मानि नील चलु बाला कहा जाता है। इसी कारण ईजिप्त उर्फ मिस्र देश को नदी का प्राचीन वैदिक संस्कृति का दिया नाम "नीलगंगा", "नील-कृष्णा", "नील सरस्वती" आदि हुआ करता था। उस प्रदेश से संस्कृत भाषा का नोप होने के कारण उस नदी का नाम केवल नील (Nile) रह गषा। जागे बतकर उस प्रदेश के लोग यह भूल गए कि संस्कृत में तील शब्द एक विधिष्ट रंग का बोतक है। नील (Nile) को वे केवल एक निर्वंक नाम नवसने नमें। तथापि उस नदी का जल नीला दीखता है यह जनस्वृति कायम रहा । वतः व उसे Blue Nile यानि "नीली नील" कहने लगे जो हास्यास्त्रद और बनाड़ी द्विवित बनकर रह गई। भारतीयों को परिचित ऐसा ही दूसरा उदाहरण दिया जा सकता है। वैदिक कियाओं न गोमूत्र का प्रयोग होता है। तथापि अतिपरिचय के कारण सामान्य अनयह या गंबार लोग यह भूल जाते हैं कि "गोमूत्र" का अर्थ ही गाय का मूत्र है। अतः वे धार्मिक विधि की सामग्री जुटाते समय किसी को कहते हैं कि "अर भाई गाय का गोमूत्र ले आना।" गाय को गोमूत्र की अनवधानी की तरह ही वर्तमान बोलचाल में नील (उर्फ नाईल) नदी को Blue Nile यानि नीली नील कहने की प्रथा पड़ गई है जो सबंबा अनाड़ी और अशोभनीय है। तथापि अव अन्तर्राष्ट्रीय स्तर पर भी जहाँ-तहाँ उसे नीली नील (Blue Nile) कहा जाता रहे तो किसको कौन रोके ?

## महाभारत के समय की गाली "गाय"!

इंग्लैण्ड की राजधानी लन्दन में सड़कों पर मोटरगाड़ियों का तौता लगा रहता है। ऐसी अवस्था में कभी-कभी पादचर स्त्रियाँ सड़क पार करने को अधीर होकर तेज गति से जाने वाले वाहनों के बीच से ही जब सड़क पार करने लगती हैं तो बड़े परिश्रम से ब्रेक दबाकर गाड़ी को रोकने वाला चालक कोधभरी आँखों से उस स्त्री को देखता और उसके मुख से उद्गार निकलता है You silly Cow यानि "अरी ओ मूखं गाय"।

पाठकों को शायद यह जानकर आश्चर्य होगा कि संस्कृत बोलचाल में प्राचीनकाल से स्त्रियों के प्रति कीय व्यक्त करते समय उन्हें गौ उर्फ गाय कहा जाता था। महाभारत के वन पर्व में इसका उदाहरण है। अर्जुन को द्रीयदी अपना दु:ख सुनाते समय कहती है कि कौरव सभा में उसे घसीटकर लाते समय उसे 'गी' ऐसी गाली दी गई। गाय को जो चाहे किसी समय पकड़कर ले जाए, अपनी गौशाला में बांध रखे और जब चाहे उसका दूध दोहले-इस भावना से हो सकता है कि स्त्रियों को कोधी व्यक्ति 'गी'कहकर अपमानित करता है। ठेठ वही महाभारतीय वाक्प्रचार आज अनजाने इंग्लैण्ड में भी प्रचलित है।

आंग्ल भाषा में किसी व्यक्तिया किसी कृति के प्रति कोच या तिरस्कार व्यक्त करते समय डॅम् इट् (Damn it) ऐसा कहा जाता है । Damn शब्द में जो अक्षर हैं वे हैं 'दमन'। तो (Damn it) का अर्थ है 'दमन करों', X01.COM

'दबा दो', 'कुचत डालो'। अतः वह पूरा शब्द ही संस्कृत है। उसी का दूसरा रूप है Condemn जिसका उच्चार 'कंडेम्' ऐसा किया जाता है। किन्तु उसमें जो अक्षर हैं वे हैं 'संदमन' यानि पूरी तरह से दमन करना। कड़ेम का वही अर्थ है। उस शब्द में C अक्षर का उच्चार 'क' नकरते हुए 'स' ही रखा जाए तो उसका 'संदमन' यह मूल संस्कृत रूप प्रतीत होगा।

अग्न भाषा में 'प्रसन्त होना', 'कृपा करना' आदि विनती को Be pleased या Pleased be ऐसा कहा जाता है। वह 'प्रसीदो भव' इस मस्कृत वाक्प्रचार का ही विगड़ा रूप है। संस्कृत कथाओं में फलाने ने बड़ी सपस्या की और भगवान से या अन्य स्वामी से कहा, 'भगवन् प्रसीद्र प्रसीदः । ऐसा बार-बार उल्लेख आता है । उसी 'प्रसीद' शब्द का यूरोपीय भाषाओं में 'प्लसीद' ऐसा अपभ्रंश हुआ है । 'र' का उच्चार 'ल' किया जाना या संस्कृत 'ल' का उच्चार यूरोपीय भाषा में 'र' किया जाना स्वाभाविक बात है। कई बच्दे 'र' को 'ल' और 'ल' को 'र' कहते देखे जाते हैं।

दूरभाष अपर उठाकर संभाषण आरम्भ करते समय यूरोपीय प्रथा में हता कहकर दूसरे व्यक्ति को पुकारा जाता है। इसका भी मूल स्रोत संस्कृत भाषा में ही पाया जाता है। कालिदास के अभिज्ञान शाकुन्तल में 'हल पहुन्तले', 'हल विद्यक' ऐसा कहकर ही एक दूसरे को पुकारा जाता है। बूरोप में वहीं 'हल' उद्गार 'हलों' बनकर रह गया है क्योंकि संस्कृत 'अ' का उच्चार यूरोप में गोलाकार 'ओ' बना पाया जाता है।

संस्कृत के दिक प्रधा में आदरणीय व्यक्ति का-जय जयकार 'चिरायु हो', खुग-युग की आदि शब्दों से किया जाता है। इंग्लैण्ड, फ्रांस आदि यूरोप के देशों में भी 'Long live' 'ला वीव' आदि वाक्यप्रचार उसी अयं में आज तक रूढ़ है। संस्कृत में आदचयं का उद्गार 'अहो' है जो आंग्ल भाषा में Ahoy गानि 'अहाँय'।

इस दिया में बदि अन्य विद्वान भा विचार और संशोधन करें तो प्राचीत बृहोप में वही वैदिक संस्कृति थी जो भारत में थी। इसके और भी प्रमाण उपलब्ध होंगे। इस ग्रन्थ का उद्देश्य उस नई संशोधन दिशा का निदंश करना है।

## राम-रावण यद्ध

बाल्मीकि रामायण को त्रेतायुग के एक राजनियक संघर्ष का इतिहास समभकर पढ़ें तभी उसमें वर्णित अनेक परिस्थितियों का, घटनाओं का और प्रसंगों का ठीक-ठीक आकलन होता है नहीं तो वह अनेक उलमने बनकर रह जाती हैं।

छत्रपति शिवाजी महाराज या महाराणा प्रताप की वीरगाया को भक्तिग्रन्थ समभकर उनकी प्रतिमाओं के आगे पापक्षालन की याचना करना जितना गलत होगा उतना ही रामायण को भनितप्रन्थ मानकर पुण्य कमाने हेतु रामायण का पारायण करना गलत है। रामायण, भगवद्गीता जैसे ग्रन्थों को बार-बार पढ़ने का एक ही उद्देश्य होना चाहिए कि पाठक को उनसे राम या अर्जुन जैसा कोई लौकिक कार्य करने के लिए कड़ा संघर्ष करने की प्रेरणा मिलती है।

बाल्मीकि जी की रामायण में राम को केवल एक वीर योद्धा के रूप में ही प्रस्तुत किया गया है। उसमें ईश्वरीय चमत्कारों का कहीं भी उल्लेख नहीं है। रामायण का दूसरा नाम 'दशग्रीवस्य वधः' है। उससे भी यही बोध होता है कि वह रावण के विषद्ध किए युद्ध का इतिहास है।

रावण को दशग्रीव की संज्ञा उसके बल के कारण पड़ी थी। दस दिशाओं से कहीं से कोई भी शत्रु आए, उसे परास्त करने की रावण की क्षमता के कारण ही उसे अलंकारिक रूप में दशग्रीय कहा जाता था जैसे किसी व्यक्ति की अच्छावधानी विद्वान कहा जाता है।

रामचन्द्र जी को प्रभु कहने की प्रथा पड़ी है। प्रमु का अर्थ है स्वामी।

जब रामचन्द्र जी प्रवत और शक्तिमान राजा साबित हुए तब सारे ही उन्हें प्रमृकहा करते।

# राम भरितदेव हैं या ऐतिहासिक वीर ?

भारतीय तेना की छावनियों में भी रामचन्द्र जी को उसी भक्ति देवत के मुनायम मत्हम के ह्य में प्रस्तुत किया जाता है जबकि भारतीय सैनिकी को बसबान से बतबान शत्रु को प्रदीर्घ प्रयहनों से परास्त करने की प्रेरणा ही रामचरित में दो जानी चाहिए।

सामान्यजन तो रामकया को बाल्मीकि के बजाय तुलसीदास या क्रंड आदि से ही जानते हैं। दोनों में बड़ा अन्तर है। बालमीकि का राम एक बीर, कुमन सेनानी, नीतिमान शासक और कठोर योखा है जबिक तुलसीदास और कंब आदि ने रामको अन्धे, लूले, लंगड़े, विधवा आदि दु:खी या पापी और भीर जगराधीजनों की सांस्वना और शरण का एक मक्खन या मल्हम का मुलायम देला-सा बनाकर प्रस्तुत किया है। इस दृष्टि से रामायण, महाभारत और भगवद्गीता के आधार पर होने वाले अधिकतर वर्तमान प्रवचन बहे निकम्मे दंग से प्रस्तुत किए जाते हैं। ब्रह्ममाया, आत्मा, परमात्मा बादि के निरयंक बाहम्बरी विवेचन से भरे यह प्रवचन मुपतकी प्रतिष्ठा, आदर और घन कमाने के प्रभावी साधन बन गए हैं। उनसे दृढ़ संकल्पी बीर पोढ़ा और प्रवीण शासक तैयार होने के बजाय निष्क्रिय, उदासीन, भिचारी संन्यासियों की ही उपज हो रही है। ऊपर उल्लिखन तोनों प्रत्यवीर कवाएँ है। अतः उनके सार्वजनिक दुरुपयोग पर रोक लगाना आवश्यक है।

इसी हेतु इस अध्याय में हम बालमीकि रामायण का सही रूप पाठकी के सम्मृत प्रस्तुत करना चाहते हैं।

## रामापण का प्रगत युग

जाधुनिक पार्वास्य प्रणाली के विद्वान यह समक्त बैठे हैं कि समय जितना प्राचीन हो उतने ही लोग पंगली और अप्रगत माने जाने चाहिए। कृत, त्रेता, डायर, कृति वादि वुनों की जो वर्णसंख्या वैदिक परम्परा में व्यवित है उसके अनुसार रामचन्द्र जी का काल आज से दश लक्ष वर्ष पूर्व का बैठता है। कुछ लोग इतने प्राचीन काल की सम्यता की कल्पना ही नहीं कर पाने के कारण रामायणकाल की प्राचीनता को बिना किसी ऐतिहासिक आधार के मनमाने ढंग से कम आंकना चाहते हैं।

रामायण की प्राचीनता आंकने के कुछ शास्त्रीय प्रमाण भी पाए जाते है। उदाहरणार्थं हनुमान जी जब लंका में दाखिल हुए तो उन्होंने वहां चार दांत वाले हाथी देले। आधुनिक प्राणी शास्त्रज्ञों का कहना है कि चार दांत वाले हाथी इस धरती पर अवश्य होते थे किन्तु उन्हें नष्ट हुए दस लाख बर्व बीत गए। तो क्या रामायण प्रसंग दस लाख वर्ष प्राचीन होने का यह एक ठीस प्रमाण नहीं है। तथापि रामायण का जी भी समय प्रत्येक पाठक निजी बृद्धि के अनुसार लगाना चाहे लगाए, फिर भी यह सबको मानना होगा कि रामायण एक अति प्राचीन कथा है। तब भी उसमें सात मंजिले प्राप्ताद, अनेक भयानक शस्त्रास्त्र, युद्धनीति, राजनीति, विमान और तीन लोकों से सम्पर्क आदि का जो वर्णन आया है उससे यह प्रतीत होता है कि उस समय की जनता वर्तमान बीसवीं कुस्ती शताब्दी के लोगों से कई गुना अधिक प्रगत थी। आजकल के अमेरिका के शास्त्रज्ञ केवल चन्द्रमा पर यान उतार सकते हैं। हो सकता है कि रामचन्द्र जी के समय मंगल-चन्द्रमा और पृथ्वी ऐसे किन्हीं तीन लोकों में यातायात, स्पर्झा और संघर्ष चलता हो। तभी जैलोक्यनाथ, त्रिभुवनसुन्दर आदि वास्प्रचार रूड् हुए हैं। ऐसे वानप्रचारों के विश्लेषण से भी इतिहास का कुछ पता लगता है।

#### मानव की अधोगति

कत, त्रेता, हापर, कलि आदि युगों के जो इतिहास पुराणों में और रामायण, महाभारत आदि प्रन्थों में वणित है उनसे लगता है कि मानवी में वैमनस्य और संघर्ष तो सदा ही होता रहा है। अन्तर इतना ही दीखता है कि कृतयुग के मानव देवतुल्य, क्षमता-आचार-विचार स्तर के थे। जैसे-जैते समय बीतता गया वैसे-वैसे मानव की आयु, शारीरिक सौन्दर्य, शक्ति, सत्यवादिता, नैतिक आचरण आदि का पतन होता चला गया। किसी भी नवनिर्मित वस्तु का यही तो हाल होता है। वह जितनी पुरानी होती है

उतनी दुवंत और अकार्यक्षम होती जाती है।

युग जितना प्राचीन हो उतने लोग अप्रगत या जंगली होने चाहिएँ पह पारचात्य धारणा इसलिए बन गई है कि पारचात्य विद्वानों के अनुसार पशु से मानव बना और उसने जंगली अवस्था से धीरे-धीरे प्रगति की। वैदिक धारणा इसके बिल्कुल उल्टी है। मानव सर्वज्ञाता परमपिता परमेश्वर द्वारा बनाया होने के कारण मानव बंग का आरम्भ विश्वकर्मा, गन्धर्व, भन्वतरी आदि विविध शास्त्रों के प्रवीण एवं घुरन्धर व्यक्तियों से हुआ।

बतः हमारे अनुमान से रामायणकाल की सम्यता सर्वदृष्टि से बही
प्रमत थी। हमारे समय में जैसे अमेरिका और रूस यह दोनों देश सूट-बूट
पहनने वाले एक ही कस्ती धमं के अनुयायी होते हुए भी कट्टर शत्रुत्व के
कारण उनमें प्रदीघं संघर्ष चल रहा है, उसी प्रकार रामायणकाल में रामकुल
और रावण के राससकुल, इनमें तीव्र संघर्ष था। रूस-अमेरिका के पास
जैसे अनेक भयानक और चमत्कारी शस्त्रास्त्र है वैसे ही विशिष्ठ, विश्वामित्र
कौर रावण आदि के पास थे। रामायण उस संघर्ष का और राम की अन्तिम
विजय का इतिहास है। यह बात ध्यान में रखकर यदि रामायण पढ़ी जाए
वसी उसका सही आकलन होता है जबकि प्रचलित प्रवचनों से रामायण की
कई बात संध्रम निर्माण करने वाली गुरिययाँ ही बनकर रह जाती है।

## रामायण पहले हुई या बाल्मीकि ?

रामायण के आरम्भ की ही बात लीजिए। कई लोग समभते हैं कि बालगीकि जी ने रामायण पहले लिखी और जैसा उन्होंने लिखा ठीक वैसी ही रामायण की घटनाएँ हुई। यदि यह सही होता तो बालमीकि एक प्रमाद ज्योतियों के नाम से प्रस्थात होते और शायद उनका फलज्योतिय का भी कोई अलोकिक पन्य होता जिससे वह पाठकों को ग्रहगणित की वह अनोखी कुंजी बतलाते जिससे आगामी गुगों के पूरे इतिहास के इतिहास बारीकी से पहले ही आंक जा सकते हैं।

सच तो यह है कि रामायण की घटनाएँ बहुत पुरानी हो जाने पर ही बाल्मीकि जी ने उनका संबोधन कर उसका इतिहास लिखा। इस सम्बन्ध में नारद भी से उनका संवाद हुआ वह देखें। जैसे कोई आधुनिक लेखक किसी वयोवृद्ध जानी व्यक्ति से यह मागंदर्शन चाहेगा कि "मुक्ते किसी साहसी और बीर व्यक्ति का चरित्र लिखना है तो विद्यमान जात व्यक्तियों में से मैं किसका चरित्र लिखूं—शिवाजी, नेपोलियन, हिटलर या और कोई? उसी प्रकार त्रिलंड में घूमने वाले नारदंजी से भी वाल्मीकि जी ने वैसा ही मागंदर्शन चाहा कि "सबसे पराक्रमी, यशस्वी, स्वरूपवान और आदर्श ऐसा कीन व्यक्ति हुआ जिसका मैं चरित्र लिखूं"? तेव नारदं जी ने राजा रामचन्द्र का नाम सुक्ताया। अतः रामायण लिखने वाले बाल्मीकि रामचन्द्र जी के जीवनकाल के कई वर्ष बाद हुए। यदि ऐसा नहीं होता तो विद्य में सबसे स्वरूपवान, पराक्रमी, यशस्वी आदि कौन विद्यमान है यह उन्हें स्वयंदिखाई देता, नारदंजी को पूछने की आवश्यकता ही नहीं पड़ती। अतः रामचन्द्र जी के समय यदि कोई बाल्मीकि हों तो वे रामायण

लिखने बाले बालमीकि नहीं थे।

## क्या कँकेयी ने सचमुच सौतेली माँग की ?

अब दूसरा मुद्दा लीजिए। दशरव के राजकुल में सब व्यक्तियों का एक दूसरे के प्रति बड़ा सद्भाव था ऐसा सारी जनता का विश्वास है। यदि यह सही हो तो कै के यो के एकाएक राम को वनवास भेजकर भरत को युवराज घोषित कराने का हठ करने की बात बड़ी असंगत और तकहीन लगती है। उस युग में ज्येष्ठतम पुत्र को ही राजगद्दी का अधिकार था। आज भी बही भान्यता है।

दशरथ द्वारा अतीत में कैकेयी को दो वर दिए जाने की जो बात है वह भी बड़ी अटपटी-सी लगती है। क्योंकि कैकेयी को स्वयं उसका कोई स्मरण नहीं था और उसकी दासी मंथरा ही उसे बार-बार इस सम्बन्ध में उकसाती बताई गई है। उसी प्रकार राम के यौबराज्याभिषेक की तैयारी की सूचना भी मंथरा ही कैकेयी को देती है।

## गुरुजनों की चढ़ाई की योजना

इससे यह प्रतीत होता है कि वशिष्ठ और विश्वामित्र दोनों राम और लक्ष्मण को रावण के विरुद्ध प्रदीर्घ चढ़ाई करने के लिए सिद्ध कर रहे थे। किन्तु दशर्य ने उस योजना से अयभीत होकर राम को योजराज्यपद की किन्यु द्वार्य गुरुत वालाम से बाहर भेजने की योजना को नाकाम विस्पेदादियों सौंपकर अयोध्या से बाहर भेजने की योजना को नाकाम करना चाहा था। अतः अयोध्या के राजमहल में जो संघर्ष था वह कंकेयी करना बाहा था। उत्तर दशरथ और उसके राजगुरु विशिष्ठ और विश्वा-मिर में था। इसका एक ठोस प्रमाण यह था कि राम की वनवास भेजने के सम्बन्ध में राजमहत्त में जो विवाद चल पड़ा उस में विशाद और विश्वा-स्व दोनों बृष थे। राजकृत मे उनका इतना अधिकार था कि कँकेयी की अन्यामी मोग पर दे अपना प्रतिकृत निर्णय देकर कैये यो को चुप करा मकते चे ।

## कंकेयी एक त्यागी राष्ट्रभवत

XRT.COM

राम को बनवास भेजकर भरत को राजगद्दी दी जाए यह कैकेयी की दूरसम्ही सीग केवल एक नाटक था, एक बहाना था जो विशिष्ठ और विश्वामित ने निमकर कैकेसी से कहलवाया। वैसे तो कैकेसी खड़ी बीर और न्यांगे नारी थी। कौशस्या के जितना ही उसका काम के प्रति बस्यल-भाद था। तयापि सक्षमों का संशय आगृत कराए विना राम को राज-महत ने निकासकर अरण्य में सेनागटन करने के लिए भेजना आवश्यक था। इस हेनु ईकियो को यह सुभावा गया कि एक सीतेली माँ के नाते पुराने भूने-बिसरे बरों को निमित्त बनाकर यदि वह माँग करे कि राम की नीमा कर भेजकर भरत को ही बुबराज घोषित किया जाए तो वह बाहरीस्नो को स्वासाविक-सा प्रतीत होगा। अतः कैकेयी की भूमिका एक इप्ट, नीनको, स्वामी मां की नहीं अधितु एक त्यागी साट्ट्रभवन की थी। रामकर वैसे सद्गुणी अपेष्ठ युवराज की प्रटीर्घ बनवास के लिए भेजकर अपने ही पुत्र के लिए गद्दी मांगने वाली कैकेयी बड़ी उन्ट और अन्यायी डी-अदि। आगावी पीड़ियों की मत्संता के आधात कैकेयी ने अपने-आप दर मेलकर दिलाइ और विस्वामिय की गहरी युद्धयोजना का मार्ग खुला इगरथ का विरोध

राजगुरओं की उस योजना का तीव विरोध करने वाला दशरव हो एकमात्र व्यक्तित था। अतः वह गुप्तरूप से रामचन्द्र के युवराज्याभिषेक की नैयारी कर रहा था, जिसका केवल मन्यरा को ही पता लगा था। वृद्धिट और विश्वामित्र को भी दशस्य से घाँथली की आशंका थी। किन्तु उन विरोध की कीमत प्राण त्याग करके ही राजा दशर्थ की चुकानी पड़ी।

रावण के बिरोध में राम और लक्ष्मण को खड़ा करने की बिनाइ और विद्यामित्र की योजना कई वर्षों से चल रही थी। क्योंकि रावण के राक्षम सेनानी अयोध्या के निकटवर्ती प्रदेशों में चढ़ाई कर विशय्त और विद्वामित्र के गुरुकुलों में भी आतंक मचाने लगे थे। अतः उन राक्षम मेनानियों से युद्ध करने के लिए विश्वामित्र राम और लक्ष्मण को बार-बार ले जाते। एक बार दशरथ ने आक्षेप करते हुए सुभाया कि "मेरे नन्हें राजक्मारों की बजाय में स्वयं एक लाख सैनिकों के माथ आपकी यज-शाला(बानि गुरुकुल)की रक्षा करने आता हूं। इस पर विश्वामित्र ने इन मुचना को अस्वीकृत कर राम लक्ष्मण को ही ले जाने का निश्चय प्रकट किया।

## युद्धनोति की दीक्षा

यज्ञ रक्षण के लिए जाते समय और लौटते समय राम लक्ष्मण को विश्वामित्र रणनीति, राजनीति, शस्त्रास्त्रविद्या आदि की ही शिक्षा देते थे। ऐसे ही एक अवसर पर यज्ञभूमि से लौटते हुए विश्वामित्र राम लहमण को सीधे मिथिला नगरी ले गए जहाँ सीता से राम का विवाह निद्चित हो जाने पर दशरथ, कौशल्या आदि को सन्देश भेजा गया और उन्हें मिथिला बुला लिया गया। सामान्यं व्यवहार में ऐसा कभी नहीं होता। पढ़ाई के लिए गुरुकुल में रहे शिष्यों को माता-पिता के सुपुर्द किया जाना है, तत्परचात् माता-पितां अपने अपत्यों का विवाह कराते है।

## जनक से सन्धि

अतः यहाँ यह समभ लेना आवश्यक है कि रावण से जो युद्ध करना या उसके लिए विश्वामित्र ने जनक की सेता भी रावण के विरुद्ध राम का

Xel.COM.

माय है, इसलिए सीता से राम का विवाह कराने की योजना बनाई । उधर रावण भी जागामी संबर्ष की तैयारी में जनक से रिश्ता बनाने के लिए रावण वा जानामा स्वाप के दरबार में दाखिल हुआ जबकि उसकी अनेक स्वियो पहले थीं और सीता तथा रावण के वय में बड़ा अन्तर था।

## जनक का सहाय्य बाहने की दोनों पक्षों में होड़

बह वैसी ही अवस्था की जैसे महाभारत के समय दुर्योधन और अर्जुन रोनों ही आगामी युद्ध में श्रीकृष्ण का सहाय्य माँगने हेतु एक ही समय थोक एम के महल में जा धमके। ठीक उसी प्रकार रावण और राम सहित विश्वामित्र जनक के दरबार में जनक से सैनिक सन्धि करने की इच्छा से यहचे ।

रावण की हंसी क्यों हुई ?

नन् १६३६ में द्वितीय महायुद्ध आरम्भ होने के पूर्व हिटलर से सन्धि करने के लिए क्रिटेन के प्रधानमन्त्री चेम्बरलेन और उधर इस के जिदेश मन्त्री दोनों पहुँचे। हिटसर ने इस ने सन्धि कर ली और चेम्बरलेन को खाली हार नोहना पड़ा। निराण होकर लौट चेम्बरलेन की दयनीय अवस्था देखकर विश्व के प्रमुख व्यक्ति चेम्बरलेन की खिल्ली उड़ाने लगे। रायण की भी देंगी ही अवस्था हो गई। वास्तव में वह आया था जनक से सन्धि बरने के निए किन्तु उस राजनियक दांव-पेच में राम के पक्ष में विद्वामित्र हो बाबी भार ने गए। अतः जनकमभा में रावण की वड़ी हैंसी हुई।

## रामसोला के अनाड़ी हंग

रामनीना में इसे कुछ अनाड़ी हंग से दिखाया जाता है कि जो धनुष माना भी बही सरलता से उठा नेती भी वह उठाते-उठाते रावण हाँपकर गिर पड़ा। रामायण के प्रचलित प्रवचनों में ऐसी ही असंगत और तकेंहीन बातों पर पौराणिक सोग सम्बा-चौड़ा भाष्य करते रहते हैं और श्रोतागण हन अहपटी बातों की बढ़े मिंबतभाव से मुनते रहते हैं। भला जो धनुष मीना बैसी नाबुक और उपवर कन्या भी लीलया उठा लेती थी वह महा-

क वित्रशाली रावण से नहीं उठाया गया ऐसा कभी हो सकता है? अत: बाहमीकि रामायण में वर्णित प्रत्येक घटना पर बारीकी से तकसंगत विवार करने की आवश्यकता है।

## राम ने भी शर्त कहाँ पूरी की ?

धनूष उठाकर उसे प्रत्यंचा बौधने की शर्त तो एक केवल एक बहाना मा निमित्त था। वैसे देखा जाए तो राम ने भी शत पूरी कहा की ? घनुष इटाकर राम प्रत्यंचा लगाने लगा तो धनुष टूट गया। अतः असली शर्त बह नहीं थी। मुख्य बात थी जनक से सैनिक सन्धि करने की। उसके लिए रावण और राम के पक्ष में होड़-सी लगी हुई थी। उसमें विस्वामित्र ने राम के पक्ष में बाजी जीत ली और रावण को निराश होकर लंका लौटना पड गया। इस प्रकार विवाह-सन्धि निश्चित होने पर दशरथ, कौशल्या, कैनेगी, सुमित्रा आदि सारे परिवार को बुलवाया गया। इस घटना से भी यह स्पष्ट है कि विश्वामित्र ही मुख्य सूत्रचालक थे और दशरथ की सम्मति आदि की कोई गुंजाइश ही नहीं थी।

## सारे राजपुत्रों के एक साथ विवाह

जनक के घराने से केवल सीता और राम के विवाह का ही रिस्ता नहीं अपितु मानों जैसे प्रमिला-उमिला-शमिला आदि कई अन्य उसी घराने को उपवर कन्याएँ लक्ष्मण, भरत, शत्रुच्न आदि से उसी समय व्याह दी गई। इससे पता चलता है कि जैसे एक डोर को अन्य डोरों के माथ बल दकर पक्का-मोटा-सुदृढ़ बनाया जाता है वैसे जनक के भाई या सेनानी आदि से इतने घनिष्ठ, इतने विपुल और इतने प्रवल सम्दन्य जोड़ दिए गए कि जनक की प्रजाया सेना का रावण को तनिक भी सहाय्य न हो T.DIP

## राम का गुप्त रूप से प्रस्थान

इस सैनिक सन्धिके पश्चात् दूसरा महत्वपूर्ण कदम या राम और लक्ष्मण को गुप्तरूप से, राक्षसों को जरा भी शंका नही पाए ऐसी रीति से,

XAT.COME

ाग्रवहन छोडकर अरुष्य में सेना गठन के लिए भेज देना। इसी उद्देश्य व कंकेशी के द्वारत को वर सांगकर राम को वनवास दिलवाकर भरत की युवराज्ञ बताने की चाल खेली गई। सारै प्रजाजनों को और राक्षमों को हैमी बीपणा कर दी गई कि राम बेचारा क्या करे। उसे वनवास जाना ही नहां और भातुमनित के कारण तहमण भी साथ निकला ।

## अपमानित दशरथ की मृत्यु

उचर दसर्थ को बड़ा धक्का लगा। वृक्षिष्ठ और विश्वामित्र द्वारा राम लक्ष्मण को प्रदीर्थ युद्ध के लिए राजमहल के बाहर ले जाने पर दशर्थ अपन-आपको बड़ा पराभून और अपमानित मानकर दुःखातिरेक से मृत हो गमा ।

## राम के साथ जाने का सीता का दुराग्रह

बॉगण्ड और विश्वामित्र यह नहीं चाहते थे कि अन में राजसों से बनबोर युद्ध करते समय राम और लक्ष्मण को सीता की सुरक्षा की जिन्हा इस्ती पहें। अतः विद्यासित्र की योजना थी कि सीता राज-महल में ही रहे। तथापि सीता ने एक न मानी और उसने राम लक्ष्मण के नाथ ही बन के लिए अस्थान किया। युद्ध में सहभागी होने के सीता के इस इरावह में आगे किस प्रकार एक से बढ़कर एक दुर्घटनाएँ होती रहीं क्सिस राम और सीता में अन्त तक कुछ अनवन-सी ही, रही यह हम आगे इसम ।

### प्रजाजनों को उलझन

आयो रात राजमहल में यकायक अनवन की गम्भीर घटनाओं की वानी दाम-दासी, नीकर-चाकर आदि के द्वारा प्रजाजनों में आंधी की तरह केल गई। लोग राजमहल के बाहर इकट्ठे होने लगे। कंकेयी का हुठ, राम-लरमण-मीना के बनवास जाने की तंयारी, दशरथ के दु: खबि ह्वल होकर मरणामन्त होते की वार्ता, इतनी अतक्ये घटनाओं की कतार अकल्पित यो। और नो और मुर्योदय के पूर्व ही राजमहल मे एक के बाद एक ऐसे

कई रथ एक माथ निकल पड़े। कडे प्रजाजनों ने रथों का पीछा करना आरम्भ किया, क्योंकि वे इन उलभनभरी घटनाओं का मही पता लगाना चाहते थे।

## राम ने प्रजाजनों से पीछा कसे छुड़ाया ?

उधर राम को गुप्तरूप से अरण्य में प्रवेश कर निजी तेना संगठन आरम्भ करनाथा। किन्तु प्रजाजन पीछा नहीं छोड्ते थे। अतः वाहमीकि रामायण के अनुमार राम ने मुमंत्र से कहा कि "अयोध्या की दिशा में रथ को मोडकर पीछा करने वाले लोगों में ऐसा आभास निर्माण करें जैसे हम इसरे मार्ग से नगर को लौट रहे हैं। तत्पदचात् जब जनसमूह पीछे रह जाए तो फिर अपनी पूर्व निश्चित दिशा में रथ को दौड़ाना"।

यहाँ कुछ पाठक ऐसा आक्षंप करेंगे कि भगवान रामचन्द्र की जो पवित्र छिब जनमानस में अंकित है उसे क्या इस लोकवंचना के आरोप से घटवा नहीं लगेगा ?

इस आक्षेप को हमारे कई उत्तर है। एक तो यह कि हम बाल्मीक रामायण को प्रमाण मानकर चलना है। अतः उसमें जब इस लोकवंचना का राम ने सुमंत्र को दिया आदेश स्पष्टतया उल्लिखित है तो उस टाल देना बुद्धिमानी नहीं है। दूसरा उत्तर यह है कि बाल्मीकि रागायण की एसी कई बारीकियाँ जो पाठकों के दृष्टि-पथ में नहीं आई है, उनका योग्य विवरण देना ही इस अध्याय का मुख्य उद्देश्य है। तीसरा उत्तर यह है कि किसी उच्च ध्येय के लिए जो युक्ति प्रयुक्त की जाती है उसे चालाकी नहीं कहा जाता, जैसे छत्रपति शिवाजी के जीवन में ऐसे कई प्रसंग आए जब उन्होंने निजी बुद्धिमानी से शत्रु को परास्त किया या अपने-आपको वचा लिया। अतः रामचरित से आगे भी ऐसे कई प्रसंग हम बतलाने वाले है जिनमें रावण के विरुद्ध चलाए प्रदीर्घ अभियान में रामचन्द्रजी ने वही चालें चली जो एक बीर मोडा, कुशल सेनानी तथा राष्ट्रभवत शासक चलाकर ख्याति प्राप्त करता है।

चेहरा उककर सारथी का नगर प्रवेश

राम, सीता, लक्ष्मण को वन में छोड़कर जब सुमंत्र अयोध्या वापम लौटा को उसने निजी फेटे के पत्लू से अपना चेहरा ढक लिया था, ऐसा बात्मीकि रामायण में उत्तेख है। यह सावधानी इसलिए बरती गई यो कि प्रज्ञाजन राम के सारबी को न पहचान सकें और उससे रामचन्द्रजी के प्रस्थान के बारे में कुछ पूछ न सकें।

नाव को जंगल में छुपाता

तत्वस्वात गंगापार करने के बाद जिस नाव से वे पार गए उस नाव को सम्मण ने आड़ी में छुपा दिया ऐसा बाल्मीकि ने उल्लेख किया है। यह इसलिए कि यदि कोई पीछा कर रहा हो या पता करना चाहे तो उसे कोई बिह्न या नुब न मिले।

### राम के साथ सेना थी

राम, लक्ष्मण और मीता यह तीन व्यक्ति ही राजमहल से वन गए ऐसा रामकी नाओं में जो दर्शाया जाता है वह सही नहीं है। युद्ध के लिए बद कोई राजा या सेनानी प्रस्थान करता है तो निजी अंगरक्षक दल और सेना आदि नाथ अवस्य होती है। विशव्छ और विश्वामित्र ने राम-लक्ष्मण को युदशास्त्र का जो प्रशिक्षण दिया या वह सेना का नेत्रव करने का प्रशिक्षण या।

## राम-सोता-सक्ष्मण का चलने का कम

वन में राम आये, बीच में सीता और वीछे लक्ष्मण ऐसे चलते हुए रामसीलाओं में बताए जाते हैं। यह तभी हो सकता है जब राम के नेतृत्व को दुबड़ी बाके हो, बीच में सीता की सेना हो और पीछे लक्ष्मण का देल हो। यदि राय-मीना और सहमण ऐसे नीन ही व्यक्ति अर्थ्य में पैदल चलते होंछे नी वे एक साथ बलते, जैसे सामान्यतमा होता है, न कि एक के पीछे एक। केवन राम, मीता तथा लक्ष्मण के नाम इसलिए लिये जाते हैं कि सेना शाविकों में प्रत्येक ट्कड़ी नेता के नाम से जानी जाती है। जैसे मध्य-बुगीन इतिहास में औरगजेब और शिवाजी की जड़ाई या संघर्ष का जब

उत्लेख आता है तो इसका अर्थ यह नहीं करना चाहिए कि हाथों में ढाल-तलबार घारण किए हुए शिवाजी और औरंगजेब एक-दूमरे पर प्रहार करते वे। उनका उल्लेख तो केवल विरोधी सेनाओं के नेताओं के रूप में होता है। अतः रामायण में जब भी बाली-सुग्रीव, राम-रावण आदि किन्हीं दो व्यक्तियों के संघर्ष का उल्लेख होता है तो यह समभाना बड़ी भूल होगी कि उन दो व्यक्तियों में ही भड़पें होती थीं।

## भरत भेंट क्यों ?

राम आदि के प्रस्थान के पश्चात् भरत, जो राम से मिलने बन में गया बह इसलिए नहीं कि राम को वापस बुलाया जाए। भरत के साथ भारी सेना थी और भरत जैसे ही आगे-आगे कूच करता गया वैसे जहां-तहां वनकी सड़कें, तालाब, मकान आदि बनाए जाते रहे, ऐसा बाल्मीकि रामायण में उल्लेख है। भरत भेंट इसलिए हुई कि राम के सेना शिविर का अयोध्या के राजमहल को पूरा पता रहे और राम को लगातार कुमुक आदि मेजी जा सके !

भरत राम की पादुकाएँ इसलिए लाए कि रावण के ऊपर की गई चढ़ाई समाप्त होने तक राम की अनुपस्थित में राज्य की देखभाल करते हुए राम को युद्ध-सामग्री लगातार पहुँचती रहे। यह समभना कि भरत ने कैकेयी के दुराग्रह के लिए राम से क्षमा मांगी और राम को अयोध्या वापस बलते को कहा--रामायण के पाठकों की और प्रवचनकारों की बड़ी भूल

## भरत का मातुल गृह

विशय्य और विश्वामित्र ने राम-लक्ष्मण को वनवास भेजने की योजना बनाई उसकी गुप्तता हेतु भरत और शत्रुघन को नाना के घर भेज दिया गया था। जिसे आज रूस (ऋषीय) देश कहते हैं, वही भरत और शत्रुष्त का मातुल प्रदेश था। वहाँ से भरत और शत्रुघन के लौटने के समय कम्बल और बफीले मार्गों में से हिरण या कुलों को जोतकर चलाए जाने वाले बाहनों का रामायण में उल्लेख है।

XOT.COM

# भरत भेंट के पश्चात् राम की छावनी का स्थलान्तर

अरुष्य में जिस स्थान पर अरत ने राम से मेंट की. थी, यहां घोड़े. हाथी आदि की लीद और बड़ी सेना छावनी के अन्य कूड़ा-करकट इत्याहि चिह्न विपुल मात्रा में विखरे पड़े थे। उनसे शत्रु के विमानों और गम्ती टुकडियों को राम के गुप्त सेना स्थल का और उनकी चढ़ाई की योजना का पता चल जाता, अतः भरत के बापस लौटने के पश्चात् राम ने तुरन निजी छावनी का स्थान बदल दिया ऐसा बालमीकि ने उल्लेख किया

राम-लक्ष्मण-सीता के अरण्य में सेना की छावनी कायम करते ही राक्षमों की सेनाओं से सड़पें होती रही। मारीच, खर, दूपण, कबन्ध, बाटिका, शूर्णणखा, इन्द्रजीत, कुम्भकणं और रावण स्वयं विविध राक्षम सेनाओं के नायक से।

## अवोध्यां, पंचबरी आदि भारत के बाहर भी हो सकते हैं

एक-एक राजन टुकड़ियों का सफाया करते-करते राम की सेना पंचवटी तक का प्रदेश जीत चुकी थी। हम लोग अयोध्या, पंचवटी और लका वर्तमान मुकड़े भारतवर्ष या हिन्दुस्तान के अन्तर्गत ही बतलाते हैं। यह बड़ी भारी मूल है। राम तो विश्व सम्राट या त्रैलोक्यनाथ था। रामायण के समय सारे पृथ्वीतल को भरतभूमि या भारतवर्ष कहते थे। Universe, इन आंग्तनापी शब्द का अर्थ है सारी पृथ्वी। भारतवर्ष या भारतभूमि का प्राचीनकाल में वही अर्थ था। अतः दस लाख वर्ष पूर्व राम की अयोध्या कहां थी ? वहां से पंचवटी कितनी दूर थी ? यह कहना कठिन है।

## राम तपस्वी नहीं या

धर निकासा राम बेचारा, १४ वर्ष किसी प्रकार वन में तपस्था करके बिवाता परन्तु का करे राक्षसों के हमलों का विरोध करना अनिवास ही गया वह विद्यमान बारणा निराधार है। राम को यदि सचमुच तपस्या ही करनी होती तो वह हिमालय की पहाड़ियों में जाता न कि. दक्षिण दिशा म । और नपस्वी राम पर राक्षस भी वर्षी हमले करते ? अतः पाटकी ने यह मा निना चाहिए कि राजनीति में जब पत्रु से युद्ध छिड़ा होता है तहे हमी कई अफबाह उड़ा दी जाती है ताकि सनु की पा एरे-गैरे लोगों को बढाई की तैयारी आदि की महत्त्वपूर्ण बाते पता न लगें। यूरोप में भी जो रामायण प्रचलित थी उसमें भी रामकी तपस्या की यह अकवाह उन्ति खत

## रावण की चिन्ता

पंचवटी तक की चढ़ाई में जब राम की सेना आगे ही आगे बढ़तो गई और रावण के अनेक सेनानी हारते रहे तो रावण को चिन्ता उत्पन्त हुई। राम को युद्ध-विराम के लिए राजी कराने के लिए सीता-हरण का दौव रावण ने रचा। किन्तु राम की प्रवल छावनी से सीता का तभी हरण किया जा सकता था जब राम की दो-निहाई सेना को किसी प्रकार छावनी से दूर ले जाया जाए-ऐसा रावण ने हिसाव लगाया।

## कांचनभूग की योजना

अतः यहाँ कूटनीति का प्रयोग किया गया। मारीच को सुवर्णम्य का रूप दिया गया। इसका सही अर्थ कुछ और ही है। मृग का संस्कृत में एक ऊपरी अर्थ तो "हिरण" है किन्तु दूसरा भी एक अर्थ है। वह है कि निजी रूप बदलकर दूसरे को घोखा देना। अतः मारीच के नेतृत्व में राजसों की एक टुकड़ी बना दी गई। और उम टुकड़ी ने ऐसा दिखावा किया कि रावण का पूरा चमकता-धमकता खजाना (हीरे-जवाहरात, सोना-चाँदी इत्यादि) किसी एक छावनी से दूर के किसी दूसरे स्थान पर ले जाया जा रहा है।

पंचवटी में राम की सेना की जो विशाल छावनी लगी थी उसके तीन विमाग थे। एक तरफ सीता के नेतृत्व की टुकड़ी। दूसरी तरफ लक्ष्मण की सेना और तीसरी तरफ राम की सेना।

रावण जानता था कि राम-लक्ष्मण को तो वशिष्ठ और विश्वामित्र ने युद्धनीति, शस्त्रास्त्र विद्या, कूटनीति, शत्रु के दांब-पेंच आदि सारी बातों का प्रशिक्षण दिया था, केवल नीता ही उन सब बातों में अनिभिक्ष

की।

अतः मारीच ने यह चाल चली कि जिस तरफ सीता की सेना को डेरा लगा था उसी तरफ रावण का वड़ा मौलिक खजाना एक स्थान से दूसरे स्थान की ओर ते जाया जा रहा है, ऐसा स्वाग रचा। खजाना तो वड़ा कोमती प्रतीत होता था और उनकी राक्षस सेना भी वडी सीमित-मी दिलाई देती थी। मारीच की दुकड़ी की गति भी तेज नहीं थी। रामांयण में सुवर्णमूग प्रसंग की प्रचलित कत्यना वड़ी बालिश और हास्यास्पद्रसी है कि सीता ने कांचन श्रीर का मृग देखा और उसका जिकार करने का उसने राम को आग्रह किया।

वास्तव में बात यह थी कि रावण का वह खजाना डीले-टाले असुरजित इंग से जाते हुए देखकर सीता को मारीच की टुकड़ी पर हमला करने का मोह हुआ। अतः उसने राम और लक्ष्मण को उसके सम्बन्ध में सन्देशा भिजवाया। राम और लक्ष्मण कुशल सेनानी होने के कारण उन्होंने सीता को समझाने का बहुत यत्न किया कि ललचाने वाले खजाने (यानि सुवर्ण-म्ग) के पीछे राक्षसों का कोई गहरा पड्यंत्र होने से उससे विचलित नहीं होता चाहिए।

## राम को छावनो से निकलना पड़ा

किन्तु मीता ने एक न मुनी। वह निजी पराकम बताकर रावण की खजाना जीतने का श्रेय सेना चाहती थीं। अतः उसने रानी के नाते रावण का वह कजाना जीतने का निजी दुराबह कायम रखा। यहीं से राम और सीता की अनवत आरम्भ हुई और वह अन्त तक रही। राम पर दवान लाकर उसे मारीय की टुकड़ी का पीछा करने की सीता ने बाध्य किया। राम वेचारा अपनी इच्छा और निष्कर्ष के विरुद्ध सीता के दुराग्रह के समाधान की खातिर निजी एक-तिहाई सेना लेकर मारीच की टुकड़ी की पीछा करने निकस पड़ा। मारीच की दुकड़ी आगे ही आगे दूर तक चलती गई और रामकी छेना उसका पीष्टा करती रही। जमकर युद्ध करने का ती मारीय का उद्देश था ही नहीं। मारीय की टुकड़ी के पिछाड़ी के सैनिक और राम की सेना के अगले दस्तों में महपें होती रहीं। उनमें राम के जो सैनिक मारे गए उनकी वर्दी कुछ राक्षस सैनिकों ने पहन की और वंबद्दी में सीता की छावती में सन्देशा भिजवाया कि राम संकट में होते के कारण उसने लहुःण के टुकड़ी की कुमक माँगी है।

## लक्ष्मण को भी छावती से निकलना पड़ा

यह मुनकर सीता को बड़ी घबराहट हुई और उसने लक्ष्मण से निजी टकड़ी के साथ कूच करने का आग्रह करना आरम्भ कर दिया। लक्ष्मण ने समकाने का बहुत यत्न किया कि इसमें राक्षसों की अवस्य कोई कृटचाल है स्योंकि राम की सेना प्रवल है। तब भी बड़ी भाभी और रानी के नाते सीता ने लक्ष्मण की कड़ी भरसीना की और उसे उसकी टुकड़ी के साथ राम की दिशा में कूच करने पर बाध्य किया। प्रस्थान करते समय सीता को लक्ष्यण ने समकाया कि उनकी सैनिक छावनी की तोपों आदि शस्त्रास्त्रों की मार कहाँ तक है। उस सीमा के अन्दर-ही-अन्दर सीता रही तो बची हुई एक-तिहाई सेना से भी उसका पूरी तरह संरक्षण होगा। वर्तमान प्रवचन-कार लक्ष्मण-रेखा का सही अर्थ न समभकर उस लक्ष्मण रेखा का एक देवी चमत्कार वाली अर्थात् लक्ष्मण द्वारा खींची गई जादुई रेखा के रूप में वर्णत करते हैं, जो तथ्यतः गलत है।

## राक्षसी-षड्यंत्र का तीसरा भाग

राक्षकों का यह पड्यंत्र इस प्रकार राम और लक्ष्मण को उनकी सेनाओं के साथ दूर भेज देने में जब सफल हुआ तो उस षड्यंत्र के शेष भाग को पूरा करने के लिए रावण स्वयं अपने साथियों के साथ विमान से पंचवटी छावनी से कुछ दूर उतरा और उसने एक यति का रूप लेकर सीता की छावनी में सन्देशा भिजवाया। राम के प्रजाजनों में से कोई साधु-संन्यासी-पति आदि मिलने आये होंगे ऐसा समभकर सीता स्वयं छावनी से बाहर उनसे मिलने गई। क्योंकि सुरक्षा की दृष्टि से अनजाने त्रयस्य व्यक्तियों को सेना की छावनियों के अन्दर बुलाना इष्ट नहीं होता।

बाहर उनसे मिलने जाते ही रावण और उसके साथियों ने भएडूा मार-

(BT.COM

कर कीता के हाथ-पेर बोधकर इसे विमान में धर्माट लिया और तुर्वः लका को दिया में विस्ति उद्योग ।

जटायु को हवाई गश्त उम समय राम की एक छोटी हवाई दुकड़ी कटायु के नेतृस्य में उम्

परिसर में गरत लगा रही थी। उसे जब पता चला कि सीती को बनदी चला-कर उसका अपहरण किया जा रहा है थो जटायु के 'जेट विमानों ने रादण की बैमानिक टुकड़ी पर आकाम में प्रहार करना आरम्भ किया। किन्त रायणका हवाई बेहा प्रवल होने के कारण जटायु का छोटा और दुवंस हवाई दल हताहत होकर भूमि पर गिर गया।

इधर मारीच की सुवर्णमृग वाली चाल से सीता के आग्रह के कारण धोला साकर जब राम वायस निजी छात्रती की दिशा में लौटा तो उसे जटायु की बायल अवस्था और उसके हवाई दल की पूरी क्षति हुई दिखाई द्री। सीता के अपहरण की बार्ता जटायु ने राम से कही और थोड़े ही समय में जहाबू का देहान्त हो गया।

जटायु का विमान दल

बतंनान प्रवचनकार जटायु को एक गीध, चील, गरुड बताने हैं। मैनिकी परिभाषा में बंदी पर पंक्षियों के पंक्षों की जोड़ी जैसा चिह्न लगाता बायुदल का निर्देश करता है। विमान चालक का प्रशिक्षण पूरा करने वाली को 'पंच लगा दिए गए' ऐसा कहने की प्रधा वर्तमान युग में भी है। वहीं रामायणकाल में भी थी।

## राम का विलाप वंचना के लिए था

रावण ने बड़ी चतुराई के साथ राम-लक्ष्मण को बुद्धिहीन सिद्ध करक सेना की अवल सुरक्षा में से सीता का अपहरण किया, इससे राम को बड़ा वक्का नगा। विशय्त और विश्वामित्र द्वारा दिया गया सारा प्रशिक्षण राक्षमी की चतुराई की तुलना में फीका पड़ गया। रावण के हाथीं में सीना के पड़ जाने से "पत्नी की मुक्त कराकर वापस अयोध्या ले जाना चाहते ही हो भीता हुआ बारा प्रदेश वापसकरो और हार मानकर लॉछनास्पद सन्धि वर नामोकन करो" ऐसा सुभाव रावण के पक्ष से दिया जाने नगा। राव की मारी प्रतिष्ठा, उसका मारा यश, उमका कर्तृत्व मारा शूःच के बराबर रह गया। यही राम के विलाप का मुख्य कारण या। उस विलाप में पाँच में जुदाई का दु:ख अस्यस्य था। मुख्य दु:ख था रामावतार के जीवनध्येय की स्त्राम ग्रहण लगने का। अतः उम अण से राम के मन में भीता के प्रति अध्यक्त तिरस्कार भड़क उठा और बहु राम और गीता के जीवन भर कायम रहा। जिस रणनीति के क्षेत्र में भीता पूर्णतया अनिभन्न थी उसमें व्या हस्तक्षेष करके सीता ने निजी दुराग्रह से राम-लक्ष्मण-भरत आदि की रानण विरोधी लड़ाई के सारे प्रयामीं को विफल कर शून्यावस्था तकपहेंचा दिया था। मीता ने राजदोह कर राक्षम शत्रु से हाथ मिलाई वो नहीं की ? उस अवस्था में ऐसी शंका उपस्थित होनी स्वाभाविक ही थी। अज्ञानता-वश भी सीता ने जो कुछ किया उसके परिणाम भी राष्ट्रद्रोह और स्वा-मिट्रोह जैसे ही गम्भीर से।

## अयोध्या में कोध

यह बातां जब अयोध्या पहुँची (क्योंकि अयोध्या से ही सारी कुमक आदि आती रहती थी) नो मारी अयोध्या कोधित हो उठी। सीता के जीवन के अन्त तक प्रजाजनों में इस बात की चर्चा चलती रही। जैसा सामान्य-तथा होता है, लाखों लोग जब किसी घटना की चर्चा करते हैं तो अनेक मनमतान्तर होते हैं। एक मत यह था कि सीता ने युद्धनीति के क्षेत्र में बुधा दखल देकर राम का भट्टा विठा देने की तौबत ला छोड़ी। दूसरा मतप्रवाह या कि सीता रायण से मिली होने के कारण उसने जानबूभकर राम-लक्ष्मण को मेनामहित पंचवटी से दूर निकल जाने के लिए प्रवृत्त किया। युडमान अवस्था में प्रत्यक्ष रानी के आचरण से लोगों को उसके राष्ट्रद्रोह-राजद्रोह-पतिद्रोह और कुलद्रोह की शंका आना कितना महान अपराध गिना जाता है ? आगे रामायण में किसी धोबी ने आक्षेप उठाने की जो बात है वह इसी कारण आती है। अतः सीना के प्रति प्रजाननों का जो कोथ या वह रावण को बन्दिशाला में व्यभिचार की शंका से न होते हुए राष्ट्रद्रीह के आरोध मे वा। इसीलिए सारे प्रजाजनों में सीता की देहदण्ड देने की बात बन रही

थी। इसी कारण सीता ने एक बार अग्निदिव्य करने पर भी प्रजाजनों में सीता के राष्ट्रद्रोही होने की ही बात चलती रही। इसी के परिणामस्बद्धप सीता को सीमा पार छोड़ देने का आदेश राम ने लक्ष्मण को दिया। वहां सीता को सीमा पार छोड़ देने का आदेश राम ने लक्ष्मण को दिया। वहां भी सीता को चैन नहीं था। अतः अन्त में सीता को पृथ्मी के तेह में समाधि लेनी पड़ी।

## राम की समस्या

राम के लिए भी लोगों का वह आरोप एक बड़ी समस्या बनकर खड़ी हो गई। एक सुशील पत्नी और पटरानी के नाते मीता को राजसिंहासन पर अपने साथ बिठाना राम को अशक्य हो गया। राजद्रोह-राष्ट्रद्रोह और पित्रोह करने वाली रानी के नाते सिहासन पर चैठी भीता को अभिवादन करने से प्रजाजन मुकरते लगे। भला ऐसी सीता को राजनहल में और राजगही पर किस प्रकार और कितनी अवधि तक राग रख सकता था। जब प्रतिदिन या प्रतिक्षण सीता के महान अपराध की बाबत सारे प्रजाजनों में कानाफूमी का कोई अन्त न रहा, इसी कारण सीला को देहदण्ड देना ही न्यायोचित था। फिर भी एक सुशील पतनी और रानी को देहदण्ड कँसे दिया जाए यही राम के मन में एक पेचीदा प्रश्न था। अतः कठीर न्याय के लिए प्रसिद्ध राम ने जब सीता को अरण्य में बेबस छोड़ देने की लक्ष्मण को आज्ञा दी तो दह अपने आप में लोगों के मन में रामचरित्र पर एक दाग-सा लग ययां कि राम ने सीता को राष्ट्रद्रोह के अपराध में कड़ा-से-कड़ा दण्ड देने का राज-कर्त्तव्य नहीं निभाया। यह राम की स्थायशीलता पर एक धव्या ना या। इसी से रामके मन में एक बड़ा संघर्ष सा उठ खड़ा हुआ जिससे राम बहा बस्त हुआ। "कि कमें कि अकमें इति कवशोष्यत्र मोहिलाः" ऐसी राम की अवस्था ही गई।

## रामचरित मानस ने रामायण को विकृत किया है

नेरायुग के राग-रावण संघर्ष का ऊपर कहे अनुसार विवरण करने के बजाव दुलसीदास जी ने उसे भक्ति का मोड़ देकर गीता की जो अनाप-भनाप स्तुति की है वह बाल्मीकि ने लिखे कथानक या इतिहास के पूर्णतया विपरीत है। सन्म तुलसीदास का रामचरितमानस एक उत्तम प्रसादपूर्ण काव्यग्रन्थ अवस्य है किन्तु भिन्त के प्रवाह में जेतायुग के उस महान इतिहास को तोड़-मरोड़कर विकृत कर रामचरितमानस में उसकी छिन्न-भिन्न अवस्था कर दी गई है।

अनवन का, प्रजाजनों के सतत् आक्षेपों का और सीता के सम्बन्ध में राम के मन में उठे तूफान का सही पता लगता है। इसके बिना रामायण एक भावक, असंगत और हास्यास्पद कथा बनकर रह जाती है।

मन्दिरों में भावुक भक्तगणों के सम्मुख तथा शिशु, विश्ववाओं, अपंग, वृद्ध, गलितांग व्यक्ति आदि श्रोताओं को सम्बोधित करते हुए परम्परागत पद्धति से पौराणिक लोगरामायण का प्रवचन करते हैं उसमें अवास्तव और अत्वयं नक्षनील की भरमार होती है। किन्तु नास्तिक हिन्दू तथा विश्व के अन्य धर्मीय लोग, जिनको रामायण की घटनाएँ आम व्यवहारी वृद्धिकोण से समझा दी जाएँ तो ही वह लोग उन घटनाओं को भली प्रकार समभींगे। भावुक लोगों को भी इस अध्याय में दिए गए वास्तववादी दृष्टिकोण से राजायण के विविध प्रसंगों का विवरण अधिक रोचक और विश्वास-योग्य लगेगा।

### मुग्रीव से सन्धि

मारीच का पीछा करके राम-लक्ष्यण जब निजी छादनी में लोटे तो सीता अपहरण हुजा देखकर उन पर मानों जैसे आकाश टूट पड़ा। इतने वर्ष किए संवर्ष का नारा यश शून्य-सा हो गया।

इससे निकलने का दूसरा कोई मार्ग ढूंडना आवश्यक था। और बह उन्हें बाली और सुत्रीव में पड़ी फूट से मिल गया। बाली-सुत्रीव के पास छापासार सैनिक और प्रबल वायुदल था। किन्तु बाली द्वारा सुर्याव की पत्नी का अपहरण करने के कारण वे आपस में ही लड़ने लगे थे। उनकी उस फूट का लाभ राम-लक्ष्मण ने उठाया। आरम्भ की सन्धि जैसे राजा जनक से की गई थी वैसे ही यह दूसरी सन्धि सुत्रीव और राम-लक्ष्मण के बीच हुई। रावण द्वारा हुरण की गई पत्नी राम को लौटाने में सुत्रीव ने राम को

सभी प्रकार का नहारब देना और उसके पूर्व शुल्क के रूप में राम ने वाली को जारकर सुग्रीव को किष्कित्या का अधिपति बनाकर-अपहन पत्नी सुग्रीव को बापन दिलवाना, ऐसी उस सन्धि की शर्ते थीं।

सीता की जागृत सुबुद्धि

उधर सीला को विमान में बन्दी बनाकर जब रावण का विमान लंका-स्थित रावण के गुप्त केन्द्र के प्रति आकाशमार्ग से चल पड़ा तब कहीं सीला को राक्ष्मों के उम महान पड्यन्त्र का पता चला और वह विलाप करने लगा। इस क्षण से सीना जागरक हो गयी और उसने पहली युद्धिमानी की बात यह को कि अपने आभूषण निकाल-निकालकर वह दिमान से फेंकने चर्मी। वे आभूषण मुग्नीय के पन्ती दस्तों के हाथ लगे और उनसे उन्हें सीता को जिन दिशा में ने जाया गया, उसकी अस्पष्ट-भी कल्पना आई। राम-पठनण ने मुग्नीय की मन्धि हो जाने से उन्होंने वह मनाचार राम-नस्मण नक पहुँचाया। इन प्रमंग से रावण के बिरुद्ध चढ़ाई का दूसरा दौर आरम्भ करने की कुछ आशा एल्लिबत हुई।

## बाली-सुपीव मंकट नहीं थे

बानी-मुदीव को मकंद्र या जंगली मानव समझना बड़ी भारी मूल है।
राक्षम, बानर, राम, बनक आदि मारे कृतयुग के मानव ही थे। दानर या
कृषि का अर्थ सैनिकी परिभाषा का लेना चाहिए। जैसे दितीय महायुद्ध में
दर्भन नेनानी रोमेल और आंगल सेनानायक की टुकड़ियों की अफीका
नहादीन के बीरान प्रदेश में जो भड़ेपें होती थीं उन्हें नदकालीन समाचारपन्ने में Desert cats यानि महस्थल के चूहीं की लड़ाई कहा जाता था।
यदि दन नाम वर्षों के पदबात उम परिभाषा से कोई कल्पना करें कि
दितीन नहागुद्ध में इंग्लेग्ड और जर्मनी ने अपने-अपने देश के चूहों की सेना
वहां की भी तो वह बड़ा हास्थान्यद होगा। सैनिकों में माहस बढ़ाने के हितु
वानी-कृष्टि की शानन, भीने इन्यादि नाम दिए जाने हैं। उसी प्रकार
मन् पर अथानक व्यवनाष्ट्रके आक्रमण करने में प्रवीण थी, अतः उन्हें

बातर संज्ञा थी। उनके पास एक विशाल विमानदल भी था, किन्तु राम् लहमण जैसा कुशल नेतृत्व नहीं था और बाली-सुग्रीव में फूटपड़ने के कारण वे आपस में ही लड़ने लगे थे। उनकी सारी संपत्ति और सेना उसी में नण्ट हो रही थी।

उसी प्रकार जाम्बुवान को भालू समभना भी गलत है। यह भी एक मानव बीर ही था। हो सकता है कि उनकी सेना के चिल्ल बानर, भालू आदि रहे हों, उनके सैनिक उस प्रकार का पहरावा भी पहनते हों। यूरोप के राजदूत आजकल भी Tailcoat यानि पूछ वाला कोट पहनते हैं। क्यों? वह इसलिए कि राम को विश्व में आदर्श राजा मानने की पूर्वापर प्रया रही है। राम का दूत हनुमान टेलकीट (Tailcoat) यानि पूछवाला कोट पहनता था। इसी कारण आजकल के पाश्चात्य राजदूतों ने भी वही प्रथा कायम रखी है। दस लाख वर्षों से रामक बाका सारे विश्व में कितना प्रभाव रहा है उसका 'टेलकीट' यानि पूछवाला कोट से और ठोस प्रमाण क्या हो सकता है? अन्य प्रमाणों का भी हमने इस ग्रन्थ में समय-समय पर अन्यत्र उल्लेख किया है।

## रावण की एक और चाल

सीता का अपहरण करने पर भी सीता को लौटाने की शत पर राम कोई सन्धि करने के लिए तैयार नहीं हैं यह देखकर रावण ने एक और राजनियक चाल चली।

रावण की बहन शूर्पणखा उपवर और मुन्दर थी। उससे विवाह करके रावण से नाता जुड़ने के निमित्त से राम युद्धविराम की घोषणा करें ऐसा मुकाव रावण के पक्ष से राम को किया गया। एक पत्नीवत के कारण राम ने शूर्पणखा से विवाह करने के मुकाव को अमान्य किया ऐसा परम्परागत कहा जाता है। किन्तु वह ठीक नहीं है। राम के पिता दशरथ की तीन पत्नियों थीं। राम के समय और तत्परचात् भी छन्नपति शिवाजी तक अनियों की अनेक रानियों होती थीं। राज्य की सुरक्षा की दृष्टि से अनेक अनियों की अनेक रानियों होती थीं। राज्य की सुरक्षा की दृष्टि से अनेक अनियक्त से विवाह सम्बन्ध जोड़ना आवश्यक समक्षा जाता था। अनेक सिन्नयों से जन्मे राजपुत्र भी सेना का नेत्रव करने में और विविध सूबों का

प्रचन्य देखने में सहाय्य होते थे। अतः राम का एक पत्नित्व का नियम एक निरुवयी योद्धा के नाते भले ही ठीक हो किन्तु वह मुख्य कारण नहीं था। मुख्य कारण या कि रावण से किसी भी सर्त या प्रलोभन पर सन्धि करने के निए राम तैयार नहीं था।

इसीलिए राम की तरफ से मुकाब दिवा गया कि रावण से शासक से इसोई का नाता जोड़ने के लिए लक्ष्मण को पूछा जाए। उस समय लक्ष्मण भी तो विवाहित ही था। तथापि राम यह परखना चाहना था कि क्या रावण से मन्धि करने को लक्ष्मण का मन करता है या नहीं? किन्तु लक्ष्मण भी राम के जितना ही दृढ़निश्चयी था। रावण का वध कर लंका जीतने कि युड विरामन करने की राम-लक्ष्मण दोनों की प्रतिज्ञा थी। अतः दोनों इस्स पूर्वणखा से विवाह करने का रावण का मुकाब ठुकरा देने पर शूर्वणखा इस्स पूर्वणखा से विवाह करने का रावण का मुकाब ठुकरा देने पर शूर्वणखा के नेतृत्व में राक्षसी सेना ने राम लक्ष्मण की छावनी पर हमला किया। उस हमले में सुवंणखा को जो बार लगे उससे उसके नाक और कान कढ़

## शूरंणवा के विवाह प्रस्ताव का हास्यास्पद दिवरण

इस घटना का रामायण के वर्तमान प्रवचनों में कितना बेडंगा, अस्वा-भाविक और हास्यास्पद विवरण दिया जाता है। कहा यह जाता है कि राजमी भूषणिया अति कुरूपहीते हुए भी स्वयं राम के डेरे में दाखिल होकर उम ने प्रणय केटा करने लगी। स्वयं विवाहित होने के निमित्त राम ने दुषणिया को कडमण के पास भेजा (जबकि लक्ष्मण भी विवाहित था)। नदमण के देरे में दाखिल होकर जब पूर्षणिया ने विवाह की बात छेड़ी तो नदमण के तक्ष्यार में भूषणिया के नाक-कान काट डाले। उस पर कुछ हुई भूषणिया रावक के दरवार में वापस लोटी।

उत्तर कहे वर्णन में अस्वाभाविक वार्तों की भरमार है। रावण कुल दर्शि राधन का था। वे सभी व्यक्ति वैसे ही गुन्दर, सुदृढ़ और सुडील थें जिनने अशिष्या के राजकुल के। भूषणचा जभी उपवर स्त्री द्वारा राम जैसे अब के देरे में शिक्षल होकर एकाएक प्रणय चंदरा आरम्भ कर देना भी दर्शनंगत नहीं था। उसके कोच्छ बन्धु और पालक के नाते विवाह का रिश्ता कायम करने का सुफाव रावण की ओर से दिया गया था। राम की अमह-मित के पश्चात् वंसा ही रिश्ता लक्ष्मण से जोड़ने का मुफाव रावण के पक्ष से किया गया। वह दूसरा यत्न भी जब असंमत हुआ तो सिवाय युद्ध आरम्भ करने के अन्य कोई चारा ही नहीं था। शूर्पणखा की सेना उमी त्यारी में आई थी। विवाह का प्रस्ताव मान्य होकर यदि युद्ध विराम हो जाए तो ठीक है, यदि न हुआ तो एकाएक हमला बोल देना।

राम-लक्ष्मण राक्षसों की ऐसी चालों से मली प्रकारपरिचित थे। अतः वे सावधान हो गए थे। शूर्पणला के नेतृत्व में राक्षसी सेना से जो भड़प हुई उसमें शूर्पणला के नाक-कान लक्ष्मण की सेना के द्वारा कट गए। यह आवश्यक नहीं कि प्रत्यक्ष राम और लक्ष्मण से शूर्पणला बोली हो या व्यक्ति-गत रूप से उनसे मिली हो। इतिहास में इस प्रकार की वातचीत दूतों द्वारा होती है और युद्ध सैनिकों द्वारा किया जाता है। यद्यपि नाम नेताओं का निया जाता है।

लक्ष्मण को शूर्षणखा द्वारा विवाह का मुक्ताव दिए जाने पर लक्ष्मण के शूर्षणखा के नाक-कान काट डाले यह पीराणिकों का कथन बड़ा हास्यास्पद-सा है। पहली बात तो यह है कि वैदिक संस्कृति में कोई युवती किसी युवक से विवाह का प्रस्ताव स्वयं नहीं करती। ऐसे प्रस्ताव कन्या के पालक करते हैं। दूसरी बात यह है कि ऐसा प्रस्ताव आने पर युवक या तो ही या 'न' कहेगा या कहेगा कि "में सीचूंगा।" भला एकाएक तलवार उठाकर उस सुन्दरी के नाक-कान थोड़े ही काटेगा। इस बात से पाठक अनुमान लगा सकते हैं कि रामायण कितने गलत ढंग से जनता के सामने प्रस्तुत की जा रही है। थोतागण भी रामभिवत के नशे में शूंद होकर एक के पीछे एक अनेक असंगत घटनाओं और अटपटी कत्यनाओं को वगैर सोचे-मनभे निगलते रहे हैं।

## वाली-मुग्रीव का युद्ध

वाली-सुग्रीव का जो युद्ध हुआ उसे रामलीलाओं में गवाधारी वाली गदाधारी सुग्रीव से लड़ रहा है और एक वृक्ष की आड़ लेकर राम एक बाण से वाली का वथ करते हुए बतलाया जाता है, जो सबंधा अन्यवहाय है।

राम, बाली, सुग्रीव विशाल सेनाओं के नायक थे। उनके सैनिक लड़ते थे न कि से स्वयं।

## बाली का वध रामचरित पर कलंक नहीं है

वृक्ष की आड़ से बाली को बाण मारना इसे रामचरित पर कई पौरा-णिक एक कलंक मानते हैं। यह उनके अज्ञान का लक्षण है। पौराणिक भी इह्ध्युत और विविध विषयों का ज्ञानी हो तो ही वह ठीक प्रकार से रामायण या अन्य भित्तप्रनथों का प्रवचन भली प्रकार कर सकता है। 'एक गास्त्रं अधीयाना न निर्णयं अधिगच्छति' यानि 'एक ही शाखा का जान डीवन के विविध प्रसंगों में योग्य निर्णय लेने के लिए पर्याप्त नहीं होता', ऐसी उक्ति है। उसी प्रकार रामायण एक युद्धग्रन्थ होने के कारण सैनिक-शिक्षा के बिना केवल हिन्दी या संस्कृत रामायण का पारायण करने वाला व्यक्ति उस प्रन्य का ठीक प्रवचन नहीं कर सकेगा। वर्तमान प्रवचनकारों न प्रायः कोई सैतिक-प्रशिक्षण नहीं लिया होता । अतः विशिष्ट घटनाओं का विवरण वे बड़े वेढंगे प्रकार से करते हैं। वृक्ष की आड़ से बाली पर राम का बाण बताना ऐसी ही एक घटना है जिसमें राम का कोई दोप न होते हुए भी उसे दोषी ठहराया जा रहा है।

युद्ध में शत्रु पर गोली या बाण चलाने वाले सैनिकों को निजी सुरक्षा के लिए पहाड़, चट्टान, पत्थर, वृक्ष या अन्य किसी की आड़ लेकर ही बार करना पड़ता है। निजी सुरक्षा के कारण राम ने वृक्ष की आड़ ली थी। वयापि इस घटना को ऐसे प्रस्तुत किया जा रहा है जैसे राम को बाली से त्रकट युद्ध करने में कोई लज्जा, भिभक या घबराहट हो रही थी।

## मुग्रोव को वचन की विस्मृति

बाती वध के पश्चात् सुग्रीव को जब उसका अपहृत राज्य और पत्नी नी मिल गई तो जैसे ब्यावहारिक जीवन में होता है वैसे ही सुग्रीव राम की सैनिक महाध्य देने के अपने वचन को भूलकर विलासिता में मनन होने लगा। तब राम ने सदस्य में कहा कि वह सुग्रीव को धमकाकर पूछे कि क्या वह जपना बचन निवाने बाला है या नहीं ?

## इटली में प्राचीन रामायण-प्रसंग के चित्र

रामायण प्रसंग के चित्र जो इटली देश की एट्टूस्कन सभ्यता में पाए जाते हैं, उनमें सुग्रीव को धंमकाने वाले लक्ष्मण का चित्रण है। कुस्तपूर्व उदा इताब्दी से कुस्तपूर्व पहली शताब्दी तक इटली के तीन-चौबाई उत्तरी हिस्के में एट्रस्कन् सभ्यता थी। वे लोग वेदोपतिषद्, रामायण, महाभारत आदि पढ़ने बाले बैदिक संस्कृति के लोग थे। वे अपने घरों में रामायण प्रसंगों के चित्र बड़े भक्तिभाव से और कर्त्तब्यबुद्धि से प्रदर्शित करते थे। इस तथ्य का वर्तमान विश्व में सम्पूर्ण अज्ञान है। यूरोप में, भारत में या विश्व में सभी इस बात को भूल गए हैं कि कुस्तपूर्व यूरोप, अफ्रीका आदि सण्डों में पूरी बंदिक संस्कृति और संस्कृत भाषा ही प्रसृत थी। यूरोप के मारे लोग कुस्ती बनाए जाने पर उन्होंने कुस्तपूर्व सारा इतिहास ही दबा डाला। अतः इटली में पाए जाने वाल रामायण प्रसंगों के प्राचीन चित्रों को वर्त-मान इतालवी या अन्य यूरोपीय विद्वान समक ही नहीं पा रहे हैं। व उलभन में पड़ गए हैं कि वे पूछवाले (बाली-सुग्रीव आदि) नर कौन है ? चनुषवाण वाले दो युवकों (राम-लक्ष्मण) के साथ स्त्री (सीता) कौन है ? इत्यादि । सारे प्रदेश के प्रदेश ईसाई या इस्लामी बन जाने पर क्रस्तपूर्व विश्व के वैदिक इतिहास को कैसा नष्ट और लुप्त किया जाता है इसका उदाहरण प्राचीन इटली के रामायण चित्रों से मिलता है।

जनक से पहली सैनिक-सन्धि, सुग्रीव से दूसरी सैनिक-सन्वि और प्रत्यक्ष रावण के भाई विभीषण से राम की तीसरी सैनिक-सन्धि हुई। उस अन्तिम सन्धि की शर्ते थीं कि रावण का वध करके विभीषण को लंका का राज्य सौंपा जाए और उस अन्तिम सागर पार चढ़ाई के लिए लंका की सेना में से कुछ टुकड़ियों को लेकर विभीषण स्वयं राम और लक्ष्मण ने आकर मिले।

रामायणकालीन रेडियो यन्त्रणा से दूरभाष

उस प्रसंग का वर्णन वाल्मीकि ने बड़े व्यावहारिक ढंग से किया है। विभीषण की सेना-टुकड़ियाँ विमानों में राम की छावनी के अपर चक्कर मारती हुई उतरने की अनुजा मांगने लगीं। उधर राम की छावनी से

रेडियो नन्देश द्वारा कहा गया कि किसी ऐरे-गेरों को छावनी के पान उत्तरने की अनुजा नहीं दी जा सकती। इस पर विभीषण के विमान से मन्देश आया कि 'हम लंका से आपसे मन्धि करने आए हैं'। तब राम की छाउनी से उन्हें कहा गया कि 'अब सन्धि की कोई गुजाइश नहीं है । सागर पार करके लंका में सेना उतारकर रावण का वध करना ही हमारा लक्ष्य है। इस पर जब विभीषण द्वारा यह आश्वासन दिया गया कि हम, अपनी मेरा नहित, लंका पर हमता करने में आपका साथ देंगे, तभी विभीषण के हुवाई बेड़े की राम की छावती से कुछ दूर उतरते की अनुमति दी गई। उत्देह हैं विभीषण की राम से मेंट नहीं होने दी गई। प्रथम हनुमान के इत्तर वीरों द्वारा विभीषण के विमानों की, शस्त्रास्त्रों की तथा उनके जन्दमनी उद्देश्य की पूर्ण जांच की गई ताकि किसी प्रकार की दगा न हो। वूरी जीन के परवात, लंका पर आक्रमण करने में विभीषण की सेना पूरा नाय देगो, ऐसा हनुमान आदि सारे अधिकारियों को विश्वास हुआ तभी रान-लङ्गण से विभीषण की मेंट कराकर, सन्धि की शर्ते मंजूर कराकर, उन पर दोनों पक्षों के नामांकन हुए।

## राम को पतितपावन कहना अयोग्य है

एक निश्चयी योडा, जागरक सेनानी और कठोर वीर रणनीति में किस प्रकार इतीय करे इसका बादशं ऊपर वर्णित घटनाओं से श्रोताओं को रामचरित द्वारा वताने की वजाय वर्तमान युग के पौराणिक और प्रवचनकार राम को पनितपावन, दीनदयाल आदि आलतू-फालतू असम्बद्ध विशेषण जोड्ते रहते हैं।

मारत के अविय बीर शरणागत शत्रु को भी क्षमा कर किस प्रकार जीवनदान देंसे रहते हैं इस गलत निष्कर्ष का समर्थन हमारे पौराणिक लोग विजीयण का उदाहरण देकर करते हैं। केवल जीवनदान मांगने पर राम ने बि ीयण को अवा नहीं, विभीषण को जीवनदान इसलिए दिया गया कि बहु अपनी सेना नहित किया, बल्कि राम की सेना के हाथ लंका पर हमला करने को राजी हो गया।

शत को जीवनदान कब देना चाहिए ?

मन्समृति, रामायण, महाभारत, भगवद्गीता आदि सारे ही वैदिल यम्यों की एक ही शिक्षा है कि दुष्ट और निदंशी अत्रु को मार ही डालना बाहिए। उसे एक ही अवस्था में जीवित छोड़ा जा सकता है यदि बहु विभीवण जैसा अपने बन्धुओं के बिक्द लड़ाई में शामिल होने को राजी हो हो। इस आदेश को भूलकर वैदिक पण्डित, पौराणिक और प्रवचनकारों ने ऐसा प्रचार किया कि शरण आए हुए या पराभूत शत्रु पर पूरी दया वरत-कर उमसे बड़े मान-सम्मान और आदर का व्यवहार करना चाहिए। भारतीय इतिहास में इस चूक सिखलाई के बड़े घोर परिणाम हुए हैं। महंगद विन कासिम से लेकर बहादुरशाह जफरतक सारे इस्लामी आकामक मुस्तान, व बादकाह लगातार भारत में इतना आतंक मचा रहे ये तब भी भारतीय क्षत्रियों ने दयाईता वाली गलत धारणा के कारण इस शत्र का सफाया नहीं किया। पृथ्वीराज चौहान ने महंमद गोरी को कई बार बन्दों बनाकर छोड़ दिया और उसे बार-बार भारत पर हमला करने को प्रोत्सा-हित किया। पराजित होकर शरण आया शत्रु दया की भीख तो मांगेगा ही। किन्तु उस भूठी दया याचना से पृथ्वीराज ने घोला नहीं लाना था। महंमद गौरी को जीवनदान तभी देना उचित होता जब वह सारी सेना के साथ हिन्दू बनकर अफगानिस्तान, ईरान, ईराक आदि देश इस्लाम से मुक्त कराने में पृथ्वीराज का हाथ बंटाता। विभीषण को राम ने शरण ऐसी ही शतं पर दी थी। यदि वैसा नहीं होता तो रावण, इन्द्रजित् और कुम्भकण के साथ विभीषण भी राक्षसकुल का होने के कारण मारा जाता।

मरहठों की गल्ती

मरहठों ने हैदरअली, टीपू, निजाम उत्मुलक और मुगल सल्तनत् को कई बार युद्ध में पराभूत किया किन्तु उन्हें पदच्युत कर उनकी सल्तनते समाप्त नहीं कीं, यह कितनी भारी भूल की। उधर स्पेन में लगभग ६११ वर्ष मुसलमानों का राज्य रहा तथापि जब ईसाई स्पेनिय लोगों का उत्थान हुआ तो उन्होंने एक भी मुसलमान बचने नहीं दिया। या तो उन्हें सीमा पार भगा दिया या कुस्ती बनाया या देहदण्ड दिया। इसी को दूरदिशता

और देशभिक्त कहते हैं।

पुराणों में राक्षभों के बार-बार आतंक मचाने के वैसे ही वर्णन हैं जैसे

पुराणों में राक्षभों के बार-बार आतंक मचाने के वैसे ही वर्णन हैं जैसे

इस्तामी तबारीओं में मुस्तान और बादशाहों की कूर करत्तों के।

इस्तामी तबारीओं में मुस्तान और बादशाहों की कूर करत्तों के।

दयागि वैदिक अधियों ने कठोर अवहार कर उनका ऐसा सफाया किया

दयागि वैदिक अधियों ने कठोर अवहार कर उनका ऐसा सफाया किया

दिवाम विद्यास जाति ही नहीं रही। अतः वैदिक ग्रन्थों का दिवरण देने की

कि अब राक्षस जाति ही नहीं रही। अतः वैदिक ग्रन्थों का दिवरण देने की

विद्यमान पौराणिक परम्परा को बदलकर, जिससे लोगों में कठोर क्षात्र
विद्यमान पौराणिक परम्परा को बदलकर, श्रारम्भ करना एक आवश्यक
वृद्धि का निर्माण हो, ऐसी प्रवचन परम्परा प्रारम्भ करना एक आवश्यक

राष्ट्रकार्य है।

लंका विजय पर राम को सीता से भेंट की कोई उत्कण्ठा नहीं थी

किसी से युद्ध करते समय आधुनिक राष्ट्र भी मित्र राष्ट्रों से सन्धि कर उनसे अधिक-से-अधिक सैनिक सहाय्य लेने की सावधानी बरतते हैं। राम ने भी समय-समय पर जनक, सुग्रीव और विभीषण का सहाय्य लेकर रावण का वध किया और लंका पर विजय पाई। उस चढ़ाई में केवल सीता के दूरावही हस्तक्षेप से पंचवटी छावनी में एकाएक राम का सारा प्रयास विफल हो जाने की नौबत आई। अतः रावण का वध कर जब राम की सना का लंका पर पूरा अविकार हो गया तो सैनिकों ने राम से भय से पूछा कि क्या अशोक बाटिका से सीता को मिलने के लिए लाया जाए तो राम ने ह्या उत्तर दिया—'उसकी इच्छा हो तो वह मेंट कर सकती है'। उधर मीता में जब राम के सैनिकों ने पूछा कि क्या आप राम से मिलने नहीं चलेगी तो सीता ने पूछा कि क्या मेरी मेंट लेने की रामचन्द्रजी राजी हैं। इस अवस्था से हमारे निष्कषं की पुष्टि होती है कि चाहे सीता से पंचवटी की छावनी में राक्षसों के सुवर्णमृग पड्यन्त्र के सम्बन्ध में प्रमाद भी हुआ हो, उसके परिणाम राष्ट्रद्रोह और फितूरी के जितने भयंकर होने के कारण रानसहित अयोध्या के लगभग सारे ही लोगों का सीता के प्रति तिरस्कार-मा हो गवा था।

## राम नाम लिखकर पत्यरों से सेतु वनाना

अब हम रामायण सम्बन्धी प्रवचनकारों के फैलाए हुए दी-तीन और अतों का निराकरण कर इस अध्याय को समाप्त करेंगे। यह कहा जाता है कि धनुषकोटि से लंका तक जब राम के सैनिकों ने सागरखाड़ी पार करने हेतु सेतु बनाया तो देवी चमत्कार के कारण पत्थरों पर केवल राम नाम लिखने से ही सागर की लहरों पर पत्थर तैरने लगे और सेतु बन गया। यदि जल पर पत्थर तैरे भी तो सागर की लहरों से सेतु कूले जैसा इतना हिलता रहेगा कि उस पर से युद्ध सामग्री सहित सेना सागर पार ले जाना अश्वक्य होगा। यदि सेतु स्थिर न हो तो उसका लाभ हो क्या?

सेतु बनाया यह घटना सही होते हुए भी एक देवी चमत्कार के रूप में उसका समर्थन करना योग्य नहीं। वास्तिविकता कुछ और ही थी। किसी भी सरकार द्वारा जब सागर सेतु जैसी बड़ी योजना अंगीकृत की जाती है तो इंटों पर तथा पत्थरों पर उस सरकार का नाम अंकित किया जाता है। उसी नियम के अनुसार राम सरकार का नाम उन इंटों और पत्थरों पर लिखा जाना स्वाभाविक था। विधि अनुसार सागर में स्थान-स्थान पर गहरे गड्ढे खोदकर उसमें ईंट और पत्थरों से सेतु के लिए पक्के आधार-स्तम्भ बनाए गए। इनमें राम-नाम के चमत्कार की बात करना या जल पर पत्थर तैराये गए कहना, बुद्धिमानी नहीं है।

## कुम्भकर्ण की दोर्घनिद्रा

रावण के भाई कुम्भकणं की प्रगाढ़ निद्रा और उसको जागृत कराने के लिए उसके शरीर पर हाथी चलाए गए आदि का जो रामायण में वर्णन है उसे युद्धकालीन व्यंग्य या विडम्बना के रूप में देखना आवश्यक है। युद्धमान परिस्थित में शत्रु-पक्ष की ऐसी ही खिहली आज भी उड़ाई जाती है। बास्तव में बात यह थी कि विभीषण जैसे ही कुम्भकणं भी रावण की सहायता नहीं करना चाहता था। अतः वह अति दूर एकांत में रहता था। सहायता नहीं करना चाहता था। अतः वह अति दूर एकांत में रहता था। निजी निवास स्थान के बाहर उसने सैनिकों का कड़ा पहरा रखा था और कुम्भकणं तक रावण के सन्देश पहुँच नहीं पाते थे। अन्त में बड़ी कठिनाई से अनेक असफल प्रयत्नों के पश्चात् कुम्भकणं को उसकी अपनी इच्छा के विहद्ध, रावण के अत्याग्रह के कारण, रथमूमि में लाकर खड़ा कर दिया गया। जैसा बन पाया वैसा कुम्भकणं ने युद्ध किया या केवल प्रतिकार का नाटक किया और बेचारा मारा गया।

वानर विमानों की असीम संख्या

रावण की लंका के बोध में बानरों के जो हवाई दस्ते निकले उनकी रावण का लका के सर्व आदि असीम बताई गई है। शत्रु को उराने के लिए निजी सेना की ऐसी अवारशक्ति बताकर शत्रुपक्ष की संभ्रम में कालने की प्रवा का दर्तमान युग में भी प्रयोग होता रहता है। अतः उस संस्था से रामायण को हो अविध्वमनीय मानने की बजाय वैसी उरावनी संस्था देना युद्ध की कूटनीति में स्वाभाविक बात होती है यह समसना आदश्यक है।

दूसरी सक्यता यह हो सकती है कि रामायणकाल में यदि मंगल, बन्द्रमा आदि अन्य ग्रह और उपग्रहों तक पृथ्वी के लोगों का जाना-आना रहा हो तो अन्तरिक्ष में रावण की लंका या रावण का दुर्ग कीन से ग्रह पर कहां है यह दूंट निकालने के लिए असंख्य विमान या अन्तरिक्षयान भेजना जनिवायं हुआ होगा।

लोहित सागर और शुण्डा

लंका में सीता की शोध में जब सुग्रीव की वायुसेना के जत्थे निकले तो उन्होंने लोहित सागर और शुंडा पर से उड़ान भरने का उल्लेख किया है। नोहित सागर वही है जिसे आजकल 'लाल सागर' (Red Sea) कहते है। बुण्डा की खाड़ी (Straits of Sunda) भी आस्ट्रेलिया के उत्तर में कई डोपों से निकलने वाली हाथी की सूंड जैसी सुकड़ी सागर खाड़ी का नाम नान भी कायम है।

मागरका जल तो नीला या हरा दीखता है, लाल या शुभ्र नहीं होता। तथापि किसी कारणवश प्राचीनकाल में जब विश्व वैदिक साम्राज्य या तब एक सागर को लोहित सागर नाम दिया जाता था। उसी की प्रचलित कांग्त अनुवाद लाल सागर(Red Sea) है। सागर या समुद्र इस चंत्रक शब्द का पहला अक्षर ही आंग्ल भाषा में 'सी' यानी सागर रूप पारण कर बैठा है।

वंदिक संस्कृति में 'क्षीर सागर' नाम प्रचलित था। 'हाइट सी' (White Sea) पानि 'शुष्त्र सागर' यह विद्यमान यूरोपीय नाम उसी की अनुवाद है। ऐसे भौगोलिक नाम तथा चार दाँत वाले हावियों का उल्लेख और रामेश्वर के पास सेतु के अवशेष आदि कई प्रमाणों से पता चलता है कि रामायण केवल एक कपोलकल्पित कथा न होते हुए बेतायुग के एक महान संघषं का इतिहास है।

इस अध्याय में रामायण के विविध प्रसंगों का और घटनाओं का हमने जो विवरण दिया है उससे भी हमने यही सिद्ध किया कि एक देवावतार के जीवन की कल्पित, चमत्कारभरी कथा समभक्तर जो रामायण का अध्ययन करते हैं वे रामायणकालीन अनेक समस्याओं तथा घटनाओं का तकंसंगत उत्तर नहीं दे पाते । कई बातें जटिल समस्याएँ वनकर रह जाती है। किन्तु यदि रामायण को प्रत्यक्ष घटा हुआ इतिहास समभकर पढ़ें तो उसकी प्रत्येक समस्या का पूरा व्यावहारिक प्रमाण मिलता है।

## क्या राम अवतारी व्यक्ति नहीं थे ?

इस अध्याय में हमने जो रामायण का विवरण दिया है उससे कई भावुक व्यक्ति कुपित हो सकते हैं। हमारा यह निष्कर्ष है कि छत्रपति शिवाजी जैसे ही रामचन्द्र को एक ऐतिहासिक बीर निश्चयी योद्धा और प्रजाहितदक्ष शासक मानकर रामायण से वीरता और त्याग आदि की प्रेरणा लेना योग्य होगा। किन्तु केवल रामायण का शुष्क अखण्डपाठ कराने से या रामनाम जपने से हमारे पापों का क्षालन होगा या मोक्ष प्राप्त होगी यह धारणा हमारी दृष्टि से केवल निराधार ही नहीं अपितु हानिकारक भी है। क्योंकि वैदिक संस्कृति कहती है कि जैसा कमें करोगे वैसा फल पाओगे। अतः जो उचित कर्म छोड़कर केवल राम या कृष्ण का नाम जपते रहते हैं उन्हें निष्क्रियता का पाप ही लगेगा। राम या कृष्ण के चित्र को हार पहनाकर, उसके आगे अगरवत्ती जलाकर राम और कृष्ण के नाम का जप करने वाले अपने-आपको ईश्वरभक्त मानकर, 'ईश्वर उन्हें सारे संकटों और पापों से बचाता रहेगा' ऐसी अपेक्षा रखते हैं, वह सरासर गलत है। ईश्वर कोई आपसे चापलूसी, खुशामद या उपहार का भूखा थोड़े ही है। आप यदि स्वार्थी और पापी आचरण करें तो उसका दण्ड आपको मिलेगा। यदि आप नि:स्वार्थ भाव से, कर्त्तव्य समक्तर, दूसरों की सेवा

करेंगे, जैसे स्त्रियां निजी सन्तान की या पति की सेवा करती हैं, तो आप को पुण्य प्राप्त होगा। अतः राम के आदशों पर चलने वाले ही राम के भक्त कहनायेंगे।

क्या राम अवतारी व्यक्ति थे ? इस प्रश्न का उत्तर एक तरह से 'ही' है तो दूसरी तरह से 'ना' भी है। वैसे देखा जाए तो प्रत्येक व्यक्ति और प्रत्येक जीव ईश्वर का ही तो अवतार है। हर एक का प्राण देवी अंश ही प्रत्येक जीव ईश्वर का ही तो अवतार है। हर एक का प्राण देवी अंश ही होता है। इस दृष्टि से राम भी देवावतार थे। उन्होंने बड़े-बड़े कर्तृत्व कर हिता है। इस दृष्टि से राम भी देवावतार थे। उन्होंने बड़े-बड़े कर्तृत्व कर दिखाए और बहुत यश कमाया। इस कारण यह भी माना जा सकता है कि उन जैसे व्यक्तियों में देवी शक्ति कुछ अधिक मात्रा में थी। किन्तु इससे यह अनुमान लगाना कि उनका जप करने से हमें कुछ लाभ होगा, यह कल्पना विराधार है। यदि जप कोई इस दृष्टि से करे कि उस जप से त्याग, साहस और सेदा की स्फूर्ति और शक्ति मिलती रहे तो केवल उसी सीमा तक राम या कृष्ण नाम का जप उपयुक्त कहा जा सकता है।

छवपति शिवाजी के चरित्र में भी हमें ऐसे कई प्रसंग दिखाई देते हैं जिनमें सामान्य व्यक्ति या तो डर जाता है या मारा जाता है। उन सब प्रसंगों से शिवाजी महाराज बड़े साहस और वीरता से पार हो गए। अतः कई लोग ससकते हैं कि शिवाजी महाराज को भवानी देवी का वरदान या या उन्हें भवानी देवी ने तलवार मेंट दी थी। भावुक लोगों की ऐसी कई निराधार कल्पनाएँ होती हैं। शिवाजी महाराज को भवानी का आशीर्वाद न हो, शिवाजी महाराज की प्रतिमा-पूजा कर या उनके नाम का जप कर किसी को पुण्य, स्वर्ग या मोक्ष तो नहीं मिलेगा। वहीं बात रामचन्द्र जी की बावत भी कहीं जा सकती है। वे चाहे अवतारी व्यक्ति हो या न हो उनके नाम के जप से या उनकी प्रतिमा की पूजा कर किसी प्रकार के लाभ की, पुण्य की, आत लगाए बैठना, बुद्धिमानी की बात नहीं है। अतः रामायण की इतिहास समक्तर पढ़ें न कि मक्तियन्य समक्तर।

## पुष्पक विमान से लौटना विजेता का सम्मान था

कुतेर, रावण का भाई था। कुवेर को भगाकर रावण ने लंका का राज्य और पृथ्यक विमान का अपहरण किया था। रामायणकाल में जब हर प्रकार की शास्त्रीय प्रगति उच्चकोटि की थी तब भी पृष्पक विमान की सुविधाएँ तथा याँत्रिक क्षमताएँ बड़ी आश्चयंकारी मानी जाती थीं। जैसे हमारे समय में अभेरिकी राष्ट्रपति का विमान सुसज्ज माना जाता है। लंका पर विजय पाकर जब विभीषण को लंकाधिपति बनाया गया तो विभीषण द्वारा राम, सीता आदि को अपने उस प्रसिद्ध पूष्पक विमान द्वारा अयोध्या तक पहुँचा देना एक विजेता का वैसा ही सम्मान या जैसे सांप्रतकाल में भी स्वाभाविकतया होता है। इस दृष्टि से, आरम्भ से अन्त तक रामायण, त्रेतायुग के एक महान युद्ध का वास्तववादी इतिहास ही दिखाई देता है।

## राम राम कहने की प्रथा

भारत में वैदिक संस्कृति दिकी होने के कारण राम नाम बोलचाल के अनेक प्रसंगों में आता है। उदाहरणार्थ दो व्यक्ति जब एक दूसरे से मिलते हैं तो 'राम राम' कहते हैं। यह उस समय की स्मृति है जब चौदह वर्षों की प्रदीर्घ अनुपस्थित के पदचात् रामचन्द्र जी अयोध्या लौटे तो सामान्यजन एक-दूसरे से पूछने लगे कि 'क्या राम लौटे?' तो जानकार उन्हें कहते कि 'हाँ राम आ गए'। इस तरह 'राम राम' नाम ही हर एक व्यक्ति के मुख पर या। रामायण की ऐतिहासिकता का यह एक प्रमाण है।'

मरते समय भी सामान्य वैदिक धर्मी व्यक्ति के मुख से उद्गार निकलता है 'हे राम'। महात्मा गांधी की समाधि पर उनके मुख से निकले यही अन्तिम उद्गार अंकित हैं। यह प्रथा भी रामायण की ऐतिहासिकता का प्रमाण है। रावण से हुए भीषण युद्ध में राम के सैनिक मरते समय कहते हैं, 'हे राम आपकी सेवा में हम प्राण त्याग कर रहे हैं'। उसी प्रकार जैसे छत्र-पितिशिवाजी के बीर सैनिक मरते समय छत्रपति शिवाजी का स्मरण करके प्राणत्यागते थे।

## १७ एशियाई देशों में रामायण

Xer.com.

वर्तमान समय के विद्वानों की भी यह धारणा है कि रामायण केवल भारत का और हिन्दुओं का ही ग्रन्थ है और वह भिक्तग्रन्थ और धर्मग्रन्थ है। अतः पूर्ववर्ती इण्डोनेशिया आदि देशों में, जहाँ किसी समय भारतीय राजाओं का शासन रहा, उन्हीं देशों में रामकथा पाई जाती है।

पिछले अध्याय में एक सार्वजनिक कल्पना का भ्रम निवारण हमने किया है कि रामायण भिन्तप्रन्थ नहीं अपितु त्रेतायुग के एक महान युद्ध का इतिहास है। इस अध्याय में और अगले अध्याय में हम यह बताएँगे कि रामायण केवल भारत का या हिन्दुओं का ही नहीं, अपितु समस्त विश्व के नीगों का मान्यवर इतिहास प्रन्थ रहा है। अतः विश्व के सारे देशों में रामायण पढ़ी जाती है। यदि कुछ देशों में रामायण का अस्तित्व या ज्ञान जुप्त हो गया है तो उसका कारण यह है कि वहां के लोग ईसाई या इस्लामी वन जाने के कारण उन्होंने रामायण की स्मृति दवा थी है। शोध करने से विश्व के हर देश में रामायण का अस्तित्व अवश्य निखर आएगा।

रामायण की विश्वमान्यता और विश्व-प्रसार से एक और मौलिक निष्यत्रं वह निकलता है कि कृतयुग से कौरव-पाण्डवों के महाभारतीय युद्ध तक सारे विश्व के लोग वैदिकधर्मी ही थे। अतः वे रामायण को निजी पूर्वजों का इतिहास मामकर बढ़ी श्रद्धा से उसका पठन करते थे।

१४००वर्ष पूर्व जब इस्लाम पंथ नहीं था और १६००वर्ष पूर्व जब क्रस्ती पन्थ को मानने बाने नीग मुट्टी-भर ही थे जब सारे विश्व में रामायण का अध्ययन हीता था। इसकी जानकारी हम इस अध्याय में और अगले अध्याय में प्रस्तुत करेंगे। हम इन अध्यायों में जो सूत्र प्रस्तुत कर रहे हैं उनके आधार पर यदि विश्व के विद्वान बारीकी से शोध कार्य आरम्भ कर दें तो उन्हें हर प्रदेश में रामकथा के अवशेष अवश्य प्राप्त होंगे।

#### माोलिया

हम के विद्वानों ने एक प्रन्थ प्रकाशित किया है जिसमें मंगोल प्रदेश के राम-कथा के अवशेषों का और हम के काल्मिक प्रान्त में पाई जाने वाली राम-कथा का संकलन किया है। इसकी कुछ और जानकारी अगले अध्याय में भी दी जाएगी।

#### चीन

एक चीनी लेखक कांग-सेंग-हुई ने सन् २५१ में जातक-प्रथा से रामायण का संकलन किया। के कय की लिखी एक संस्कृत कथा का चीनी अनुवाद उपलब्ध है जिसमें राम के बनवास जाने से शोकविह्न दशरथ की मृत्यु का वर्णन है। वह अनुवाद ४७२ ईसवी का है।

''एशिया का महाकाव्य—रामायण'' (Ramayan the Epic of Asia) इस शीर्षक का एक लेख श्री लोकेशचन्द्र (International Academy of Indian Culture, जे-22 होज खास, नई दिल्ली) ने प्रकाशित किया है। उस शीर्षक से हम सहमत नहीं है। वेदोपनिषद्, रामायण, महाभारत, मनुस्मृति, पाणिनी की अध्टाध्यायी, अध्टांग आयुर्वेद, प्राणायाम, योग, वैदिक संगीत, वैदिक स्थापत्य आदि सारे अंग-उपांग महित पूरी वैदिक संस्कृति विद्व के हर प्रदेश के प्रत्येक मानव की थी। अतः रामायण केवल एशिया खण्ड का ही नहीं अपितु सारे विद्व का पूज्यनीय इतिहास ग्रन्थ रहा है।

लोकेशचन्द्र जी के लेख के अनुसार एशिया खण्ड में पाये जाने वाली लोकेशचन्द्र जी के लेख के अनुसार एशिया खण्ड में पाये जाने वाली रामकथाएँ इस प्रकार हैं—''सोलहबीं क्रस्ती शताब्दी में हिसी-यी-बी (Hsi-Yii-chi) नाम के चीनी लेखक दारा एक दीचें उपन्यास लिखा गया। उसका शीयंक था ''कपि''। उसका में उस कपि के साहस और वीरता की कर्क कथाएं विणत थीं। सीता की शोध में हनुमान ने किए प्रयासों का वह

Xel.COM.

वर्णन था। चीनी जनता में हनुमान तथा रामायण सम्बन्धी जो लोककथाएँ वणन था। चाना बनता ग ६३ विश्वत थी इतका संकलन उस ग्रन्थ में किया गया था। उस ग्रन्थ का चीनी साहित्य में मौतिक ग्रीयदान रहा।

#### भौलंका

उसी लेख में नोकेश चन्द्र जी लिखते हैं कि छठी ग्रस्ती शताब्दी का सिहस नरेश कुमार धातुसेन उर्फ कुमारदास कवि भी था। सन् ६१७ के आसपास उमका शासनकाल कहा जाता है। उसका रचा हुआ जानकीहरण नाम का काजा है। आज तक के जात इतिहास में वह श्रीलंका का प्राचीनतम संस्कृत साहित्य माना जाता है। बारहवीं शताब्दी में किसी अज्ञात लेखक ने उसका सिहली भाषा में शब्दशः अनुवाद किया। अनेक सिहली लेखकों ने उस काव्य की बड़ी प्रशंसा की है। आधुनिक युग में C. Don Bostean नाम के तेलक ने सिहती भाषा में जो रामायण का अनुवाद प्रकाशित किया है. उसका सिहल की उपन्यास शैली पर बड़ा प्रभाव पड़ा है। John D'Silva बंसे आधुनिक सिहली नाटककारों ने राम-कथा पर आधारित नाटक लिसे हैं। श्रीलंका में राम-कया के प्रति बड़ी श्रद्धा और आदर है और सीता के गुणों की वैसी ही प्रशंसा की जाती है जैसे इण्डोनेशिया में होती है।

#### काम्बोल

स्याम के पूर्व में काम्बोज देश है जिसे कम्बोडिया या कम्पूचिया भी कहते हैं। सातवीं शताब्दी के काम्बीज के सेमर शिलालेखों से पता चलता है कि रामायण उस समय का बढ़ा मान्यता प्राप्त ग्रन्थ था। काम्बोज की ऐतिहासिक इमारतों पर रामायण के कई प्रसंग बड़े गर्व से उत्कीण किए गए है। बेनर वंश के शासन में रामायण के प्रसंग या रामकथान्तर्गत विविध व्यक्तियों के नामों के उल्लेख से सामाजिक, नैतिक, ऐतिहासिक घटना या जावनाओं के तोल-मोल करने की प्रया थी। वेयाँ नाम की इमारत की बाहर की दीबार पर सातवें जयवर्मन राजा ने चम् राज्य पर जो चढ़ाई की बी,उसके दृदय रामायण प्रसंगों की शैली में ही अंकित हैं।

राय ने संका का जैसे दयन किया बैसे ही सातवें जयवर्मन ने चम् के

राजा पर विजय पाई, ऐसा दशीया गया है। सातवें अयवमंत के समय मे क्षेत्र कंश के जीवन में रामायण का बड़ा महत्त्व रहा। उत्सवों में राम-लीला का अन्तर्भाव होता था, चित्रकारी में रामायण के प्रसंग बताए जाते और कथा-कीर्तनों में राम-कथा कही जाती। खेमर के लोगों का काव्य सारा राममय हो गया था। अंकोर नाम की जो बेमरों की प्राचीन राज-बानी काम्बोज देश में है, वहाँ की राम-कथा जावा द्वीप की राम-कथा ने मिलती-जुलती है। उसमें और वाल्मीकि द्वारा लिखित राम-कथा में योडा अन्तर पड़ गया है।

रामायण की मूलकथा या इतिहास बाल्मीकि द्वारा ही प्रथम लिखा इआ विश्व को प्राप्त है। बाल्मीकि ने भी एक संशोधक के नाते नारद जी के सुभाव पर प्राचीनकाल में घटे इतिहास का संकलन किया। तत्पश्चात् समय-समय पर विविध देशों के और विविध युगों के इतिहासकार, कवि, नाटककार, लेखक, चित्रकार, कथाकार, पौराणिक प्रवचनकार आदि ने उस कथा में प्रक्षेप, तोड़-मरोड़ आदि परिवर्तन किए। इसी कारण जावा (इण्डोनेशिया), काम्बोज आदि देशों में चित्रित या वर्णित राम-कथा बाल्मीकि द्वारा लिखी कथा से कहीं-कहीं भिन्न प्रतीत होती है।

## इण्डोनेशिया

लोकेशचन्द्र जी लिखते हैं कि "इण्डोनेशिया के लोगों को रामायण से उतनी ही आत्मीयता है जितनी हिन्दुओं को। इसी कारण उन्होंने आधुनिक युग के प्रथम अन्तर्राष्ट्रीय रामायण समारोह का कुछ वर्ष पूर्व आयोजन किया।"

"इण्डोनेशिया के प्राम्बनन् नगर में चण्डी लोरो जोंगरोंग नाम का जो कन्याकुमारी का मन्दिर है, उसपर नौबी शताब्दी में रामायण उत्कीण वी ऐसा De Casperis नाम के संशोधक ने एक शिलालेख से निष्कर्ष निकाला है। इण्डोनेशिया में काकाविन नाम की रामायण की सर्वमान्य कथा है, उससे प्राम्बनन् के मन्दिर में उत्कीण रामायण कुछ भिन्न थी। इससे पता बसता है कि इण्डोनेशिया में रामायण के भिन्त-भिन्त संस्करण उपलब्ध थे। पानातरच पर उस्कीणं रामायण स्थानीय सैसी में है। उनमें वही दृश्य दिललाए गए जिनमें हतुमान और उसकी बानर सेना की कुंछ भूमिका

कम्बोडिया से सटा हुआ "लब" देश हैं। फ्रेंच स्पेलिंग Laos और अंग्न उच्चार के कारण जिस देश को कुछ लोग "लाओस" के नाम से डानते हैं वह वास्तव में "लव" देश है। स्थानीय लोग उसका वैसा ही उच्चार करते हैं। राम के पुत्र "लव" का नाम उस देश को पड़ा है। रानायण की प्राचीनता तथा ऐतिहासिकता के ऐसे कई प्रमाण विश्व में इसी प्रकार दिलरे पड़े हैं जैसे अपहरण होने पर बड़ी दूरदृष्टि ने सीताजी निही अलंकार विमान से एक के पश्चात् एक भू-तल पर फेंकती गई। लव देश में अनिरुद्ध नाम का राजा था। उसे वहाँ की परम्परा में फा छाओ बनुबन कहा बाता है। उसने अपनी राजधानी में वट-सी फुम् (वट श्री हुनि) प्राचीन भग्न मन्दिर के स्थान पर "वट-माई" यानि नव मन्दिर इनदाया । उसकी दीवार पर रामायण के प्रसंग चित्रित किए गए हैं । लव देन का दूनरा प्राचीन मन्दिर "वट पा केव" कहलाता है। उस पर भी रामाण्य चित्रित है। तब देश के नृत्यनाट्य में कई बार रामलीला ही इस्तुत की जाती है।

सद देशको राजधानो फेंच उच्चारण से ह्विएनशियान् कही जाती है। वान्तव में यह "बन चन्दन" का अपभ्रंश है। वहाँ की नाट्यशाला में राम-कीला के नृत्यनाट्य का प्रशिक्षण अन्तर्भृत है। उसके आधुनिक नरेश सर्वेग बत्यन की कन्या राजकुमारी दाला उसे तारा का जब राजसी ठाउँ से विचाइ हुआ उस समय लुआंग प्रवांग नगर में अतिथियों के मनोरंजन के निए दही समक-दमक में रामायण का मृत्यनाट्य प्रस्तुत किया गया था।

तब देश में प्रचलित एक प्राचीन रामायण की गाथा उनके वट प्राक्ति मन्दिर में मुरक्षित है। उसके २०-२० पृष्टों के ४० पुट्टल हैं। इसी तरह की यमायण की दूसरी पोया वट सिस्केत् मन्दिर में है। Lafont नाम के फीव वेखक ने "या लाका—या लाम्" यानि "प्रिय लक्ष्मण—प्रिय राम" इस अब देश के राम काव्य का संक्षिप्त संस्करण और P'Ommachak (धारि "इहाबक") नाम की राम-कथा का एक और भिन्न संस्करण प्रकाशित किया है।

#### म्याम

स्याम में रामायण को रामाख्यान के अर्थ से 'रामिकएन्' या 'राम-कीर्ति भी कहा जाता है। या तो मुखीट पहनकर वहाँ रामलीला की जाती है या छायानाट्य के रूप में रामलीला बतलाई जाती है। मुझौटे पहनकर किए जाने वाले नाट्य को स्यामी भाषा में 'खोन' कहा जाता है। छाया-नाट्य को 'नंग' कहते हैं। इनके अतिरिक्त साहित्य के रूप में भी रामायण स्थाम में प्रस्तुत की जाती है। आधुनिक स्थाम के राजा राम प्रथम और राम द्वितीय ने भी स्वयं रामकथाएँ लिखी हैं। शिल्पतीन् (उर्फ शिल्याधि-करण) नाम का जो सरकारी ललित कला संस्थान स्थाम में है वह उन राजलिखित रामकथाओं को विशेष अवसरों पर रंगमंच पर प्रस्तृत करता रहता है। पष्ठम् राम राजा ने भी बालमीकि रामायण पर आधारित एक रामलीला लिखी है। धनिनिवत् नाम के एक स्यामी विद्वान ने जावा के श्री विजयहिन्दु साम्राज्य में जो रामिकएन् (रामाख्यान) प्रचलित था उसके आधार पर स्यामी रामलीला काव्य तैयार किया। उस रामलीला को भी पशुचर्म से बनाई आकृतियों द्वारा परदे पर छायानाट्य उर्फ 'नग' के रूप में प्रेशकों को दिखाया जाता है। ऐसे छायानाट्यों का उल्लेख स्थाम के राजा बहार्त्रलोक्यनाथ के सन् १४५ द के घोषपत्र में भी किया गया है।

### मलयेशिया

मलाया उर्फ मलयेशिया में १४००-१५०० ई० में लिखी हिकायत सेरी राम के आधार पर रामलीला के छायानाट्य प्रस्तुत किए जाते हैं। उन्हें स्थामी या जावा शैली के अनुसार 'वायांग सयाम' या 'वायांग जाह्वा' कहा दाता है।

मलाया में रामायण के विविध साहित्यिक संस्करण प्रचलित हैं। म्लयेशियन् 'दालांग' संस्थान् द्वारा प्रतिवर्ष २०० या ३०० बार रंगमंच पर रामलीला प्रस्तुत की जाती है। उन्हें बड़े भक्तिभाव से आरम्भ किया

Xel.COM.

जाता है। प्राचीन वैदिक प्रया के अनुसार मलाया देश में रामलीला के आरम्भ में ईरवर पूजन, प्रार्थना इत्यादि प्रास्ताविक होता है।

बहादेश

बहादेश का एक राजा क्यानिकत्या (१०८४-१११२) या जो वैदिक वरम्परा के अनुसार अपने-आपको प्रभु रामचन्द्र का वंशज ही मानता था। इहादेश में राम को 'यम' भी कहा करते थे। सन् १७६७ में बहादेश के राजा ने स्थाम को परास्त करने के परचात् 'यम ध्वे' नाम से रंगमंच पर रामसीला प्रस्तुत कराना आरम्भ किया। वह रामलीला रात्रि के समय लगातार इक्कीस दिन कमशः रंगमंच पर दिखाई जाती।

लोकेशचन्द्र कहते हैं, अन्य कई देशों में भी रामायण विद्यमान है। तुजान हुआंग की गुफाओं में सातवीं और नौवीं शताब्दी के लिखे रामायण के दो संस्करण हैं। पन्द्रहवीं शताब्दी के आरम्भ में बना एक रामकाव्य भी उपतन्च है। 'काव्यादर्श' और 'सुभाषित रत्निविध' जैसे ग्रन्थों में रामायण पर आधारित काव्य, नीतिकया या नीतिसार, टीकाएँ, Zhang-Zhungpa Chowang-drakpaipal नाम का एक पद्म, तारानाथ द्वारा किया एक अनुपतब्ध अनुवाद आदि रामकथा के विविध संस्करणों का संकलन या रहेश्य है।

#### नेपाल

बाह्मीकि रामायण का प्राचीनतम उपलब्ध संस्करण (सन् १०७) ईमवी का) नेपाल राज्य में रखा हुआ है।

#### **फिलीपी**त

प्रकारत महासागर में फिलीपीन नाम का एक देश है। वहाँ की लोकोबिनयों में, संस्कारों में, परम्पराओं आदि में रामायण की छाप इंग्टिं गोबर होती है, ऐसा लाकेशबन्द्र जी का अनुभव रहा है। सन् १६६ में प्राचापक Juon R. Francisco ने स्वानीय इस्लामी मरानियो जाति के नावीं व रामावण की एक संक्षिप्त कथा पाई । उसमें राम की एक प्राचीन अवतार कहकर प्रस्तुत किया गया है। फिलीपीन में जो अन्य मुसलशान समाज है उन्हें Magindanao और Sulu Folk कहते हैं। उनके गीतों म भी रामायण के कुछ अंश गुंथे हुए हैं।

जिस दानव जाति का रावण एक प्रवल राजा या, उमी दानव जाति का नाम आज भी फिलीपीन प्रदेश में रहने वाले लोगों से जुड़ा हुआ है। उस जाति का Magindanao नाम प्राचीन संस्कृत 'महादानव' नाम है। अरबों के आक्रमण के फलस्वरूप रामायण का गान करने वाले फिलीपीन के वं लोग बेचारे छल-बल से मुसलमान बना लिए गए। उनमें चली आई पवित्र रामकथा का स्मरण दिलाकर उन लोगों को पुनः वैदिक परम्परा में सम्मिलित किया जाना चाहिए।

अरबों के आक्रमण से ईरान की सारी जनता छलबल से मुसलमान बनाई गई। उस समय जो थोड़े ईरानी भारत में शरण लेने के लिए भाग आए वे पारसी (उर्फ फारसी) कहे जाते हैं। पूर्वी ईरान में उस समय खोतानी भाषा प्रचलित थी। मध्य एशिया के खोतान् प्रदेश की वह भाषा थी। जब से ईरान पर इस्लाम थोपा गया तब से ईरान में रामायण दबा दी गई।

अति प्राचीनकाल से ईरान पारसिक प्रदेश कहलाता था। फारस, फारसी, पारसी उसी पारसिक शब्द के अपभ्रंश हैं। कालिदास के रघुवंश में रघु द्वारा पारसिक देश पर पाई महान् विजय का वर्णन है। राम रघु-कुल के युवराज के नाते ही राघव कहलाते हैं। जिस रघु ने ईरान उर्फ पारसिक देश को जीता था उस देश पर इस्लाम पन्य सातवी शताब्दी में योपा गया। तब तक रघु के इक्षवाकु कुल में जन्मे और सारे विश्व में प्रख्यात हुए प्रभु रामचन्द्र की पराक्रम गाथा अन्य देशों जैसी ईरान में भी बड़े भिक्तभाव से पढ़ी जाती और रंगमंच पर भी प्रदक्षित होती थी।

बारीकी से खोज करने पर अफगानिस्तान से अल्जीरिया-मोरक्को तक के सारे इस्लामी बने देशों में रामायण के अस्तित्व के प्रमाण अवश्य मिलने वाहिए।

XAL.COM

जो-जो देश-प्रदेश इस्लामी आक्रमण के शिकार हुए उनमें इस्लामी धर्मान्धता के कारण इस्लामपूर्व सारा इतिहास जान-बुक्तकर नष्ट कर दिया गया। अलः उसमे रामायण भी नष्ट हुआ। तथापि ईश्वर की कुछ ऐसी माया है कि जो बस्तु एक बार प्रकट होती है उसे चाहे कितना ही कुचलने माया है कि जो बस्तु एक बार प्रकट होती है उसे चाहे कितना ही कुचलने का यत्न किया जाए उसके कुछ-न-कुछ प्रमाण शेष रह ही जाते हैं। इस्लामी प्रदेशों में दबाई गई रामायण पर भी वही नियम लागू है।

इस्टामका नीवा महीना रामनवमी के उपवास में रामभान् उर्फ राम-दान कहलाता है। भारत के कमंठ हिन्दू रामनवमी को उपवास रखते हैं। अरबों में 'रामध्यान' का पूरा महीना राम का ध्यान करते हुए उपवास करने का था। उसी प्रधा के अनुसार एक गुफा में राम का ध्यान करते बैठे महंगद पंगम्बर को रामभान के महीने में ही एकान्त में कुराण का मफ्रण हुआ। इससे यह बात स्पष्ट हो जानी चाहिए कि रामभान नाम और रामभान में उपवास रखने की प्रथा इस्लामपूर्व है।

#### चिवल में राम

पाकिस्तान की उत्तरी सीमा में चित्रल प्रदेश है। वहाँ के लोग एक सहस्त्र वर्ष पूर्व ही छलबल से मुमलमान बनाए गए तथापि उनकी बोल-चान में 'हे राम' वा 'हाय राम' का उद्गार बराबर आता रहता है। इस सम्बन्ध में २२ फरवरी, १६ द में आंग्ल दैनिक Indian Express में John V. Bellezza नाम के एक अमेरिकी प्रवासी ने एक लेख लिखकर बड़ा बारबर्य ब्यक्त किया कि वे कट्टर मुसलमान बार-बार राम का नाम कैसे नेते हैं। इसमें बारचर्य की क्या बात है ? दस लक्ष वर्षों से जो राम नाम मारे विश्व में प्रसृत है वह मला केवल एक सहस्र वर्षों के इस्लामी-करण से कैसे मुनाया जा सकता है ?

#### रामायण के संस्करण

राम का इतिहास त्रेतायुग का होने के कारण दस लक्ष वर्ष प्राचीत हो। भक्ता है त्यापि उसकी प्राचीनतम पोथियां ऊपर कहे अनुसार ७वीं, ६वीं या ११वीं शताब्दी की ही पाई गई हैं। इससे पाठचात्य परम्परा के विद्वान एसा प्रतिपादन करने के आदी हो गए हैं कि जैसे कोई मनगढ़न काव्य रामक्या के नाम से प्रथम बार ७वीं शताब्दी में उदित हुआ। वह प्रनिपादन तर्कसंगत नहीं है। ताड़पत्र या कागज पर लिखी पोषियों या अन्य प्राचीन साहित्य अधिक काल तक संभलकर रखना अश्रम्य था। जल, आग, दीमक, बुज़ों की मृत्यु पर कुटुंब में होने वाला बंटवारा, इस्लामी लूट-पाट आदि कई कारणों से प्राचीन हस्तलिखित प्रतियां नष्ट होती रहती थीं और नई हस्तिखित प्रतियां घटते प्रमाण में बनाकर रख ली जाती थीं। अतः ७वीं, ६वीं या ११वीं शताब्दी में रामायण की जो हस्तिखित प्रतियां पाई गई वे पीढ़ी-वर-पीढ़ी हाथ से उतारी गई दस लक्ष वर्ष पूर्व की रामायण की प्रति ही हैं, ऐसा मानने में कोई हिचकिचाहट होनी नहीं चाहिए।

#### मसलमानों में रामायण

इटालियन प्रवासी मार्कोपोलो के ग्रन्थ का Sir Henry Yule ने जो आंग्ल अनुवाद किया है (John Murray ने सन् १६०३ में Albemarle Street, लंदन से प्रकाशित किया) उसके द्वितीय खण्ड के पृष्ठ ३०२ पर एक टिप्पणी में उल्लेख है कि It was a story among mediaeval Mohammedans that the members of the imperial bouse of Trebizond were endowed with short tails while mediaeval continentals had like stories about englishmen as—Matthew Paris relates !! इसका हिन्दी अनुवाद इस प्रकार है, 'मध्ययुगीन मुसलमानों में एक दन्तकथा प्रचलित थी कि ट्रेबिक्सोड के राजधराने के मुसलमानों में एक दन्तकथा प्रचलित थी कि ट्रेबिक्सोड के राजधराने के अपनितयों की एक छोटी दुम हुआ करती थी। मध्ययुगीन यूरोप के लोग भी कहा करते थे कि आंग्ल भूमि में रहने वाले मानवों को भी पूछ हुआ करती थी। यह हवाला Matthew Paris के ग्रन्थ में मिलता है"।

अपर जो ट्रेबिक्सांड प्रदेश का उल्लेख है, हो सकता है वह किष्कित्था

का अपभ्रंश हो।
भारत के हैदराबाद नगर में जो सालारजंग म्यूजियम है उसमें ईरान
भारत के हैदराबाद नगर में जो सालारजंग म्यूजियम है उसमें ईरान
से लाया एक रंगीन चित्र प्रदर्शित था। उसमें एक खड़ा वानर दोनों
"हों से सर के ऊपर एक बड़ा पत्थर पकड़े हुए प्रदर्शित था। ईरान का

XAL.COM:

एक जिन् बानि 'भूत' ऐसा उसका विवरण किसी ने वहाँ दिया। इससे एक बात ब्यान में आती है कि होणागिरी हाथ में धारण किए हुए हनुमान का वित्र जो बंदिक परम्परा में बढ़ा प्रचलित है उसी का एक विकृत रूप उस ईरानी चित्र में बतलाया गया या और उसका विवरण भी विकृत कर उसे भूत कहा गया था। ईसाई और इस्लामी बने लोगों की यह चाल रही है कि वे उनके पूर्वजों के पूजे हुए वैदिक देवताओं को ही भूल कहकर उनके प्रति निजी सोगों में तिरस्कार फैलाते रहें।

ऊपर उल्लिखित टिप्पणी में ही Sir Henry Yule ने आगे यह भी लिला है कि पोरबन्दर का गुजराती राजकुल हनुमान के वंशज होने के नाते 'पूछड़िया' यानि 'पूछवाले' कहलाता था। चीनी लोग भी केंटन नगर कं उत्तर में मकंट मानवों का अस्तित्व बताया करते हैं।

अफीका खण्ड में भी मर्केट मानवों की दस्तकयाएँ प्रचलित थीं। उनका उल्लेख Bulletin de le Soc de Geog. Ser. iv Tom iii नाम के ग्रन्थ में पृष्ठ ३१ पर मिलता है। THE RESERVE AND ADDRESS OF THE PARTY OF THE

AND REAL PROPERTY.

### प्राचीन यूरोप में रामायण

वर्तमान पाइचाट्य-प्रणाली के विद्वानों में रामायण की प्राचीनता और उसके विश्व प्रसार के बारे में गहरा अज्ञान है। पाइचात्य प्रणाली कृस्त-मूलक होने के कारण कुस्तपूर्व में यूरोप की सभ्यता नगण्य थी, ऐसी उन लोगों ने निजी धारणा बना ली है। आंग्लशिक्षा पाए हुए भारतीय विद्वान भी उसी अज्ञानवारा के स्नातक वनने में अपने-आपको घन्य मानते हैं। वे यह नहीं जानते कि वैदिक संस्कृति सारे विश्व में छायी हुई थी। अतः यूरोप, अफ्रीका आदि सभी प्रदेशों में रामायण विद्यमान थी।

अफ़ीका और अवंस्थान की सीमा के निकटवर्ती जॉर्डन नदी के परिचमी तीर वाले प्रदेश को गामा पट्टी (Gaza Strip) कहते हैं। उसके प्रमुख नगर का नाम है रामल्ला। इससे यह बात स्पष्ट हो जाती है कि इस्लाम-पूर्व अरब लोग राम को अल्ला मानते थे।

अफीका खण्ड का एक देश है इथियोपिया उर्फ अबीसीनिया। वे लोग अपने-आपको Cushites यानि 'कुश के प्रजाजन' मानते हैं। राम के एक पुत्र का नाम 'कूश' था।

इंजिएत देश 'अजपति' राम का देश कहलाता है। उसकी दन्तकवाओं

म दगरथ का अन्तर्भाव है।

आधुनिक काल में रामायण विषय को लेकर दो-तीन वार अन्तर्राष्ट्रीय सम्मेलन बुलाए गए। उनमें विश्व-भर के सैकड़ों विद्वानों ने भाग लिया तथापि उनमें से एक को भी यह पता नहीं था कि यूरोप, अफ्रीका आदि देशों में भी रामायण थी। वे केवल इण्डोनेशिया आदि मिने-चने पूर्ववर्ती

देशों में रामकथा पाई जाती है, यही बात दोहराते रहे। इससे पाठक बनाम रामकना नार कि वर्तमान इतिहास-ग्रन्थों में कितने न्यून और कितनी बृटियाँ है

रामचन्द्र का अपम्नंश रिचर्ड

बूरोपीय लोगों में रिचर्ड नाम रखा जाता है जो रामचन्द्र का अपभेश है। यूरोप में Richard the Lion-hearted नाम के काव्य लैटिन, फेंच, जमन, अंग्रेडी जादि कई यूरोपीय भाषाओं में अभी भी उपलब्ध हैं। उन्हें यदि ब्यान देकर पड़ा जाए तो उनमें रामकथा के अंश मिलते हैं। यद्यपि जितना ज्यिक समय बीतता गया उतनी ही रामायण की कथा में अधिकाधिक तोइ-मरोइ, त्रृटियां और मिलाबट होती रही । इससे यह अनुमान लगाया ता सकता है कि यूरोप में जितनी प्राचीन-से-प्राचीन Richard the Lionhearted कवा का संस्करण मिले उतना उसमें राम-कथा का अंश अधिक पाया जाएगा।

#### वैदिक संस्कृति को नष्ट करने के प्रयास

जिन-जिन देशों में जनता पर इस्लाम और ईसाई पंथ थोपे गए यहाँ-वहां वंदिक समाज-व्यवस्था, पूजा-पाठ, मन्त्र-तन्त्र, संस्कृत-शिक्षा और मन्दिरों की देवी-देवताओं की मूर्तियाँ तोड़-फोड़कर उन्हीं इमारतों को करें, मसरिद या गिरजाबर घोषित करने की प्रथा चालू कराई गई। इसी प्रकार रामायण की कथा को जानवृभक्तर १२वीं ईसाई शताब्दी के आंख नरेन Richard the Lion-hearted की कथाओं से इगलिए मिला दिया गया कि आगामी पीढ़ियों को रामायण की कथा का अस्तित्व ही मुला दिया जाए। भूटा व्यवहार करने वाले लोभी व्यापारी जैसे निजी लाभ क लिए दूब में पानी मिलाकर बेचते हैं या खानपान की अन्य वस्तुओं में मिलावट करते हैं उसी प्रकार ईसाई और इस्लाभी लोगों ने निजी नेतागिरी के जालब में बंदिक संस्कृति को नुष्ट करना चाहा।

बारहवी ईसाई शताब्दी में मुसलमान और यूरोप के कुस्ती गोरों में पमेषुड हुए ये जिन्हें इतिहास में कूतेड्स (crusades) कहा गया है। अफ्रीका और एविया में फैला इस्लाम, यूरोप के गोरे कृस्तियों पर भी ललबल से इस्लाम पंथ थोपना चाहता था। किन्तु यूरोप के लोगों ने बढी इरद्शिता, धर्मनिष्ठा और वीरता से मुसलमानों को परास्त कर निजी प्रदेश इस्लाम के अत्याचारों से बचा लिए।

ईसाई चालाको

चौथी ईसाई शताब्दी से लगभग ६०० वर्षों में दक्षिण से उत्तर तक मारा यूरोप छलबल से ईसाई बनाया गया। यह तो हुआ उस समय के कस्ती नेताओं का अन्याय, अधर्म और अत्याचार। किन्तु वर्तमान युग के जो कुस्ती लोग है उनका भी तो एक बहुत बड़ा अपराध है। वह अपराध यह है कि वे अपने पुरस्रों द्वारा दबाए हुए बैदिक परम्परा और इतिहास के प्रमाणों के प्रति जान-बूभकर आंखिनचौनी कर रहे हैं। वर्तमान यूरोपीय विद्वानों की बाबत सामान्य धारणा ऐसी है कि गोरे यूरोपीय कुस्ती विद्वानों के विचार बड़े उदार होते हैं, उनका वैज्ञानिक दृष्टिकोण होता और उन्हें सत्य का पता चले तो तुरन्त उसका पुरस्कार करते हैं।

मेरा अनुभव इससे पूरी तरह विपरीत है। मैंने यह देखा है कि यूरोपीय ईसाई विद्वान मुसलमानों जितने ही कट्टर और धर्माध होते हैं। विज्ञान, यान्त्रिक प्रगति आदि के बारे में यूरोपीय या अमेरिकी गोरे, कुस्ती विद्वान भले ही प्रमतिशील प्रतीत हो किन्तु जहाँ उनकी कुस्ती भावनाओं को ठेस पहुँचने का भय हो वहां उनकी उदारता या तर्कबुढि, अड्यल टट्टू जैसी यकायक रुककर धरना दे देती है।

प्राचीन इतिहास को संशोधन पर लगा कुस्ती अंकुश

ईमाई पंथ के प्रति यूरोप के लोगों का भुकाव इतना अधिक है कि उसके समक्ष वे कुस्तपूर्व यूरोप की कोई और सभ्यता होनी चाहिए, इस तथ्य की साफ ठुकरा देते हैं। उन्हें यदि पूछा जाए कि ईसाई पंथ से पहले यूरोप के लोगों का रहन-सहन, उनका धर्म, उनकी परम्परा क्या भी ? तो वे वर्गर सोचे-समभे कह देते हैं कि उस समय के लोग काफिर, जंगली, पिछड़े, हीदन, पेगन (यानी पेड़, पत्थर और निवयों आदि की पूजा करने याले) गैवार थे। इस तरह गाली प्रदान से वे दर्शना चाहते हैं कि उस समय के लोग इतने निकम्मे थे कि उनके इतिहास का शोध करना ही व्यर्थ

XOI.COM.

है। इस तरह के कोध और तिरस्कारपूर्ण उद्गारों से तो विश्व की वही.

से-बड़ी घटना को निकम्मी-से-निकम्मी बनाया जा सकता है। मुसलगान भी ऐसा ही धमाँध प्रचार करते हैं कि कुराण और मुहस्मद

के अतिरिक्त विश्व में आदरणीय कुछ है ही नहीं। अतः वे मुहम्मदपूर्व सारे इतिहास को काफर और बुतपरस्तों का इतिहास कहकर भूल जाने को कहते हैं।

कम्युनिस्टों कामी वही हाल है। कार्लमार्क्स और लेनिन उनके पर्म गुर है। उनके वचनों के अलावा कम्युनिस्टों की विश्व में कुछ भाता हो वहाँ। कालमाक्सं के समय तक का इतिहास सरमाएदारों की नगण्य घाँबलेबाबी कहकर कम्युनिस्ट लोग उसे टाल जाते हैं।

#### ईसाई, इस्तामी और कम्युनिस्ट इतिहास के शतु

इसमें सच्चे जानी और इतिहासप्रेमी व्यक्ति ने समक्त लेना चाहिए कि कियो एकपंथ या व्यक्ति का अपने-आपको वैधा गुलाम मानने वाला व्यक्ति कभी ईमानदार इतिहासकार नहीं वन सकता। निष्पक्ष इतिहासकार वही हो सकता है जो किसी एक धर्म, पंथ, संस्था, व्यक्ति या अधिकारी का अपने आपको गुलाम न मानता हो। कांच या चीनी मिट्टी के वर्तनों की दुकान में यदि कोई सांड घुस जाए तो वे सारे वर्तन जैसे टूट-फूट जायेंने वैसे ही इस्लामी, ईसाई या कम्युनिस्ट व्यक्ति के हाथों सत्य इतिहास तहस-नहर हो जाता है।

इंसाई, इस्लामी और कम्युनिस्ट लोग इतिहास के शत्रु होते हैं। इस हमारे निष्कर्ष का एक प्रमाण यह है कि इन तीनों पंथों ने पूर्ववर्ती लोगा के इतिहास को निकश्मा समभकर पूरी तरह नष्ट कर दिया। उन्हें इतनी मी मूम-वृक्ष नहीं रहती कि भूते-विसरे और गए-बीते दिनों की और लोगों की कहाती ज्यों की लगामी पीढ़ियों की जानकारी और मार्गदर्शन के लिए साबुक और मुरक्तित रखना यही तो इतिहास का उद्देश्य होता है। किसी एक नाइत व्यक्ति को सर्वश्रेष्ठ मानकर उसके पूर्व की सारी तकसील नष्टचष्ट कर देने का किसी को कोई अधिकार नहीं। ऐसे लोगों की मानव-जाति के राष्ट्र या राक्षक कहा जाना चाहिए।

ऐसे ही लोगों के अन्धाधुन्ध अत्याचारों के कारण ईसाई और इस्लामी बने देशों में से राम-कृष्ण-शिव-गणेश-चण्डी-भवानी आदि वैदिक देवी-देवताओं की मूर्तियाँ, मन्दिर, चित्र, स्रोत, ग्रन्थ आदि सब नष्ट करा दिए गए। ऐसे सर्वनाश में से भी कुछ प्रमाण यहाँ-वहाँ अब भी बारीकी से शोध करने पर किस प्रकार हाथ आ सकते हैं इसके कुछ उदाहरण हम इस अध्याय में प्रस्तुत कर रहे हैं। भारत के एक कोने में बैठे-बैठे ही मैंने यह जो प्रमाण प्राप्त किए हैं उनसे अनुमान लगाया जा सकता है कि ईगाई और इस्लामी वन देशों में प्रत्यक्ष जाकर यदि पूरा जोर लगाकर शोध किया जाए तो अब भी अनेक प्रकार के प्रमाणों के ढेर लगाए जा सकते हैं।

#### यूरोप

शोध करने पर यूरोप के विभिन्न देशों में अभी भी खण्डित, मिलावटी और विकृत रूप में रामायण के चिह्न किस प्रकार पाए जाते हैं इसके कुछ नमूने हम इस अध्याय में प्रस्तुत कर रहे हैं।

जॉर्ज हेनरी नीडलर नाम के एक अंग्रेज ने जर्मनी के लेपर्जिंग विश्व-विद्यालय में Richard the Lion-hearted की कथाओं के संस्करणों के सम्बन्ध में Doctorate की उपाधि के लिए जो शोध प्रबन्ध (thesis) प्रस्तुत किया था उसके कुछ अंश मैं नीचे उद्भृत कर रहा हूँ। आश्चर्य की बात यह कि स्वयं नीडलर या उसके वरिष्ठ परीक्षक विद्वान इनमें से किसी को तनिक भी कल्पना नहीं आई कि 'रिचर्ड दि लायन-हार्टेड' की कथा वास्तव में रामकथा ही है। इससे पाठक अनुमान लगा सकते हैं कि यूरोपीय विद्वान कितने अनिभज्ञ और अज्ञानी होते हैं। ईसाइयत् के लेप के नीचे दबी उनकी तकंशक्ति सादी और स्पष्ट बातों को ग्रहण नहीं कर पाती।

नीडलर द्वारा प्रस्तुत किए प्रबन्ध (thesis) का मुखपूर्ठ इस प्रकार

RICHARD COEUR DE LION IN LITERATURE INAUGURAL DISSERTATION DER HOHEN PHILOSOPHISCHEN FAKULTAT DER

# UNIVERSITAT LEIPZIG ZUR ERLANGUNG DER DOCTORWURDE VORGELEGT VON GEORGE HENRY NEEDLER

#### LEIPZIG GUSTAVE FOCK 1890

## Its contents are as under— CONTENTS

|    | And the second property from                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |        | Page       |  |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|------------|--|
| 1  | Introduction                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |        | 3          |  |
| 11 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | гу***  | ( )<br>( ) |  |
| m  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ***    | 19         |  |
|    | 1. Ambrosius' Histoire de la guerre Sainte                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |        | 19         |  |
|    | 2. Konrad of Wurzburg's Turnei Von Nanth                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | eiz ** | 20         |  |
|    | 3. Robert of Gloucester's Chronicle                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |        | 21         |  |
|    | 4. Chronicles of Peter of Longtoft and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |        |            |  |
|    | Robert Mannying                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        | 22         |  |
|    | 5. The Metrical Romance and its different                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |        |            |  |
|    | versions                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | e + F  | 23         |  |
|    | a) Ms of Caius College, Cambridge                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |        | 25         |  |
|    | b) Ms in Bodleian Library, Douce 228                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ***    | 38         |  |
|    | Ms in British Museum, Additional 31.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 042    | 42         |  |
|    | d) Ms in British Museum, Harley 4600                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |        | 46         |  |
|    | e) Auchinicak Me                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |        | 48         |  |
|    | f) Wynkyn de Worde's Printed Copy                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |        | 50         |  |
|    | The state of the s |        | 56         |  |
|    | ***                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ***    | 56         |  |
|    | THE PROPERTY OF DISLESS AS                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 14 W F | 58         |  |
|    | 3. Richard Coeur de Lion, Comedy by Codain                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |        | 59         |  |

| A STATE OF THE STA |             |           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|-----------|
| a) Burgoyne's Translation of the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |             |           |
| foregoing work                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 444         | 60        |
| b) Ricardo Cuor di Leone                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ree         | 61        |
| c) Richard Coeur de Lion, arranged by-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | -           |           |
| messrs Maffey                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ***         | 61        |
| 4. Latuor tenebreuse, by Mlle L'Heriteir de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |             |           |
| Villandon                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 4.9 m       | 62        |
| 5. Walter and William                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |             |           |
| 6. Richard the First By Sir J. B. Burges                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 444         | 63        |
| 7. a) Lamentation of Queen Elinor                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 414         | 65        |
| b) Princely Song of King Richard                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ***         | 66        |
| c) Song by Richard the First                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ***         | 68        |
| 8. Richard Lowenberz. Ein Gedicht                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -           | 69        |
| 9. Ivanhoe and the Talisman                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 441         | 71        |
| 10. Richard Coeur de Lion, an historical                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |             |           |
| romance                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 140         | 72        |
| 11. Richard Coeur de Lion, an historical                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |             |           |
| tragedy                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ***         | 74        |
| V Conclusion                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 481         | 75        |
| Vita                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 1-4-7       | 76        |
| formal - अपर HIV म में Cains college (केम्ब्रिज विश्व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | वद्याल      | ष) का     |
| उल्लेख है। उसमें C का "श" उच्चार करने से पत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ा चले       | गा कि     |
| उल्लंख है। उसम ८ का रा उन्मारिक में उपरा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | पसिद्ध      | ত্ৰিহ্ব-  |
| "केअस" वस्तुतः शिवस् शब्द है। आंग्लभूमि में दूसरा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | का स्टॉ     | जाम है    |
| famon à manché (Ovford)   उसके एक कार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | किंदि।      | ताचा ह    |
| क्र-१११-१ को संस्कृत (श्रिक्तांक्ष' गणांग के। वे वि वि । २०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | I me also a | F Raine a |
| नेल गर्ने में कि शांचर तीए करी हात हिंदी में के रिव जा।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | of all a    | 4 4       |
| उनके विद्यालयों के नामों में अभी भी वैदिक देवताओं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | कि न        | ाम जुड़   |
| 7 PF 40 .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |             |           |
| पूर्व जमंनी के लेपजिंग विश्वविद्यालय के उच्च दार्शनी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | नक वि       | भाग है    |
| भूव जमना क लपाजग विश्वावधालम न उन्हें में                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | वह प्र      | काशित     |
| अपरनिदिष्ट प्रबन्ध प्रस्तुत किया गया था। सन् १५६० में                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -           | 117       |
| हुआ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |             |           |
| े - जिल्ली निवास                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 8 45        | A 411 A   |

XOI.SOM-

कृ विदे जी ने अपने एक यूरोपीय मित्र से कहा और उसने मुक्ते लेपिका कृ । भड़ जा न प्रवास के कुछ पृष्ठ भेजे । वस, मेरा काम धन गया । उन म प्रकाशित उत्त निर्मा के अंश अवश्य मिले जबकि वे पृष्ठ भेजने वाले बूरोपीय स्पिश्त को स्वयं उसमें राम-कथा का कोई चिह्न दिखाई नहीं दिया। इससे पाठक यूरोपीय कुस्ती विद्वानों की दूपित शोध दृष्टि का अनुमान लगा सकते हैं। मुभने हजारों मील दूर यूरोप में वहाँ का प्राचीन माहित्य अवतोकन न किए हुए मैंने उसमें राम-कथा अवश्य होनी चाहिए ऐसी अटकत बांधी थी, जबकि उस पुरोपीय साहित्य का बारीकी से अध्ययन किए हुए कई यूरोपीय विद्वानों को उस साहित्य में राम-कथा का कोई अस्तित्व नहीं दिखा। अतः यूरोपीय विद्वान बड़े निष्पक्ष होते हैं या उनकी बोधबुद्धि बड़ी सूक्ष्म होती है बगैरह जो घारणाएँ आंग्ल शासन में भारतीयों की बनी हुई थीं, वह निराधार हैं। पारचात्य विद्वान भी अन्य लोगों की तरह डोंगी, पासण्डी या अज्ञानी होते हैं। मानव स्वभाव सर्वत्र एक है। इसका प्रत्यक्ष प्रमाण ताजमहल सम्बन्धी शोध में मैंने पाया। ताजपहल तेबोमहालय नाम का शिवमन्दिर है न कि शाहजहाँ द्वारा मुमताजमहत के लिए बनाई गई कब । यह मेरा शोध भली प्रकार प्रस्थापित होने के चौबीत वर्ष परचात् भी हजारों पारचात्य-इतिहासवेत्ता उस शोध के प्रति असि मृंदकर ताजमहेल को कब बताने वाला पारम्परिक भूठ ही बिना हिबक्बिग्हट दोहराते रहे हैं।

उम यूरोपीय व्यक्ति ने मुक्ते पृष्ठ ७ से ५६, पृष्ठ ८० से ६५ और पन्द्रह जन्य पृथ्ठों की यांत्रिक Xerox प्रति भेजी । उनमें पृष्ठ द० से ६५ मेरी दृष्टि से बहे महत्त्वपूर्ण साबित हुए, क्योंकि उनसे यह बात स्पष्ट हुई कि पूरीय में कृस्ती लोगों द्वारा लगातार १५०० वर्ष तक लूटपाट और विध्वंस मचाने पर भी दशलक्ष वपों की राम-कथा यूरोप से पूरी तरह नष्ट नहीं की जा सकी।

टन पृथ्वों के अतिरिक्त यूरोप में जहाँ-तहाँ राम-कथा के अंश विसरे पड़े है इसके भी प्रमाण नीडलर के प्रबन्ध में दी गई सामग्री से पाए जाते मत फ्रेंच संस्करण का नाश

वर्तमान यूरोप में फ्रेंच लोगों की कला और संस्कृति के प्रति सक्ति का बड़ा बोलबाला है। इसके पीछे एक वड़ा ऐतिहासिक रहस्य छिपा है। केंच लोग जब ईसाई बनाए गए तब उन्होंने मुसलमानों जितनी ही कूरता और दृष्टता से वैदिक धर्म और परम्परा को फांस से उखाड़ फेंकने की पराकाण्टा की। फ्रांस में कैथोलिकपन्थी लोग इतने दुष्ट और कूर थे कि उनमें जो क्रेंच बान्धव प्रॉटेस्टैण्ट पन्थ के प्रति भुकते दिखाई दिए उन्हें निजी प्राण बचाने के लिए सीमापार जर्मनी में शरण लेनी पड़ी। उन भागे हए फेंच लोगों को हयूजेनाँट्स कहते हैं। दूसरी बार सन् १७६० के लगभग जब कांस में एक और कान्ति हुई तो फोंच लोगों ने निजी महाराज-महारानी, सरदार-दरदारी आदि को पकड़-पकड़कर कुल्हाड़े से उनके सिर कटवाये। अतः फ्रेंच लोगों की नाजुकता, कलाप्रियता आदि बातों पर विश्वास कर पाठकों ने घोखा नहीं खाना चाहिए।

उसी धर्मान्धता के कारण फ्रेंच लोगों ने फांस से रामायण नष्ट की। इस सम्बन्ध में नीडलर के प्रबन्ध में पृष्ठ २४ पर दी टिप्पणी में लिखा है कि "रिचर्ड कर द लिआँ"। कथा मूलतः फेच भाषा में थी वह आंग्ल अनु-वादक ने कई स्थानों पर स्पष्ट लिखा है। उदाहरणार्थ उस काव्यग्रन्थ की प्रस्तावना में आंग्ल अनुवादक ने लिखा है—"In Fransshe bookys this rym is wrought" यानि फ्रेंच पुस्तक का यह काव्य है। (सन्दर्भ Weber का संस्करण II, पृष्ठ २१ से २४)

टिप्पणी में लिखा है कि "कालान्तर में मूल फ्रेंच काव्य से आंग्ल काव्य लम्बा बनता चला गया। उसके कुछ प्रमाण भी इस प्रकार मिलते हैं कि-(१) उस काव्य के विभिन्न भागों में मेलजोल नहीं है। (२) कई भागों में मूल फेंच संस्करण का उल्लेख नहीं है। (३) कई स्थानों पर उस कथा में आंग्ल जीवन की सलक दिखती है। हो सकता है कि मूलतः फ्रेंच भाषा से अनुवादित होने पर उस काव्य में और अधिक मिलाबट होती रही।"

नीडलर के उस वक्तव्य से हम पूर्णतया सहमत नहीं हैं। हमारा अपना निष्क्षं यह है कि महाभारतीय युद्ध के समय तक यूरोप के प्रत्येक देश में बाल्मीकि की संस्कृत रामायण उपलब्ध थी। महाभारतीय युद्ध से जो XAT,COM.

विध्वंस और विषटन हुआ उससे पूरोप में टूटी-फूटी, भूली-विसरी, लंगही. लड़बहाती बंदिक संस्कृति किसी प्रकार चालू रही। तथापि आंग्ल मूमि लड़लड़ाता बादन करण उसमें कायम रहने वाले लोग नगण्य और विरत थे। उस समय मुख्यतः कांस से ही लोग आंग्ल द्वीपों में आया-जाया करते थे। इसी कारण संकड़ों वर्षों तक आंग्ल द्वीपों की जनभाषा तथा राजभाषा फेंच ही यो। अतः आंग्ल द्वीपों में भी अन्य साहित्य के साथ रामायण भी केंच आषा में होना अनिवास था। धीरे-धीरे फ्रेंच भाषा और फ्रांस की भूमि से सम्पन्न ट्रते-ट्रते इंग्लंब्ड स्वतंत्र देश बनने पर उसने फेंच भाषा को पदच्युत कर आंग्ल भाषा को अपनाया। अतः कालान्तर में मूल फेंच रामायण में आंग्न तेखकों ने मिलावट करना अनिवार्य था। भारत में भी तो मूल बाल्मीकि रामायण को छोड़ तुलसीदास, कम्ब, एकनाथ आदि विविध भारतीय प्राकृत भाषाओं के सन्तों ने और किवयों ने रामायण में मनमानी तोड़-मरोड़ की है।

केंच रामायण के आंग्ल संस्करणों में मिलावट होते रहने का और भी एक विशेष कारण था।

बारहवीं शताब्दी में मुसलमानों के हमलों से यूरोप को बचाने के लिए रोप के हस्ती नरेश एक जुट होकर इस्लामी आक्रमणों के विरुद्ध लड़े। उस समय इंग्लेंग्ड का रिचर्ड नाम का राजा था। उसे भी लोग Lionhearted (यानि सिंह हृदयी) कहने लगे। उस समय आंग्ल जनता को हस्ती बने लगभग ४०० वर्ष हो गये थे। कुस्तपन्थ के प्रसार तक राम को हो (सम बिह यानि बिह हृदयी राम (Ramachandra the Lionhearted) कहा जाता या। आंग्लजन कुस्ती बनने के पश्चात् उनकी जीवन परम्परा से दिन-प्रतिदिन राम-कथा अस्पष्ट होते-होते नष्ट होती बली गई। उबर मुसनगानों के विकट संघर्ष में आंग्ल राजा रिचर्ड के कड़े प्रति कार के कारण उसे भी दरवारी, साहित्यिक तथा कवि आदि ने Richard the Lion-hearted पानि पूरवीर, सिंह हृदयी Richard बलानना कारम्मकरिया। होते-होते रामचन्द्र The lion-hearted और Richard the Lina-hearted न दो भिन्त-भिन्न कथाओं की भिलावट होने लगी। मुक्तमान निरोधी युढ में सारे यूरोप के कुस्ती राजा एक होकर

अड़ने के कारण यूरोप के अन्य देशों की रामायणों में भी इंग्लैण्ड के इस्ती रिवर्ड राजा के गुणमान मिलाए जाने लगे। इस प्रकारयूरोप में पाये जाने बाले सभी संस्करणों में वैदिक राम-कथा और कुस्ती रिचई कथा की भिलाबट हो गयी हो तो इसमें आइचर्य की कोई बात नहीं।

रिचर्ड द लायन-हार्टेड का फोंच अनुवाद है "रिचर्ड कर दि लिओ"। "रिवर्ड-कर दि लियाँ" यह मूल फेंच काव्य अब फेंच भाषा में उपलब्ध नहीं है, नीडलर के इस निष्कर्ष से हम सहमत नहीं हैं। शोध करने पर पेरिस तगर के National-Bibliotheque नाम के राष्ट्रीय ग्रन्थालय में या अन्यत्र उस फेंच काव्य की प्रति अवश्य मिल जानी चाहिए। मैंने एक मित्र से कहा या। अमेरिका जाते समय वे पेरिस के ग्रन्थालय में गये थे। मौग करने पर उन्हें वहां "रिचर्ड कर द लिओ" काव्य के लेटिन आदि विविध भाषा के संस्करण ढेर के ढेर प्राप्त हुए। किन्तु उन सबको खोलकर देखने का भी उनके पास समय नहीं था। अतः हमारा विश्वास है कि फेंच भाषा में भी ईसाई रिचर्ड की वीर गाथा से मिलावट किया हुआ ही रामायण क्यों न हो अवश्य प्राप्त होगा। केवल संशोधन की देर है।

#### लेटिन संस्करण

यूरोप में रामायण के शुद्ध या मिलावटी लेटिन संस्करण अवश्य प्राप्त हो जाने चाहिए। लेटिन, यह प्राचीन इटली की भाषा थी और इटली के रामायण प्रसंगों के चित्र उत्खनन में निकले प्राचीन घरों में पाये गये हैं। जहां रामायण के चित्र पाए गए हैं उस देश में प्रत्यक्ष लिखित रामायण अवश्य पाई जानी चाहिए।

लगभग ईसवीं सन् ३१२ तक रोम स्थित वेद वाटिका (Vatican) में पापहर्ता वैदिक शंकराचार्य रहता था। सन् ३१२ के लगभग रोमन सम्राट् कांस्टेनटाइन ने उसपर अपट्टा मारकर उस हिन्दु वैदिक शंकराचार्य का वध करके उसी धर्मपीठ में कुस्ती बिशप को बैठाकर उसी को पापहसं (पाप-ह उर्फ पोप) घोषित किया। उस समय तक रोम उर्फ रामनगर की उस बेद-बाटिका में बेदोपनिषद, रामायण, महाभारत, मनुस्मृति, पाणिनी की बद्दाच्यायी आदि वैदिक ग्रन्थभण्डार था। कुस्ती सम्राट् कांस्टेटाइन के

इक स्थान वर हमला करते ही वहां भागदोड़ व लूटपाट हुई। उस समय राज्यक को दरियां कुछ नष्ट की गयीं, कुछ छुपा दी गयीं और कुछ अन्य स्थानों वर से बायों गयीं।

#### नोडलर का सम

ने उत्तर ने अपने प्रबन्ध के पृष्ठ १ द पर लिखा है कि "यद्यपि रिचई के नाई के बर्णन (मुमलमानों के बिरुद्ध) बड़े रोचक हैं तथापि उनमें कई स्थानों पर देवों चमत्कार आदि की मिलावट की गई है। नी इलर का यह किन्ता बड़ा भ्रम है। वस्तुस्थिति तो पूरी तरह से विपरीत है। प्राचीनतम-कान से विश्व के अन्य प्रदेशों की तरह इटली में भी रामायण उपलब्ध थी। किन्तु बारहवीं शताब्दी में मुसलमानों से छिड़े युद्ध में आंग्ल राजा रिचई की बीवंबाबा चल पड़ी। आगे चलकर उस कथा की प्राचीन राम-कथा में मिलाबट होने लगी।

#### जमनी

देरहवी शताब्दी का एक जमन किब है जिसका नाम है वूर्फबर्ग का कोनरेड (Konrad of Wurzburg)।

निजी प्रबन्न के पृष्ठ २० पर नीडलर लिखते हैं — "उस जर्मनी किन है 'नेन्टोज नगर की बीरस्पर्दी" (The Tournament of Nantes) बीपंक का काव्य लिखा है। उसमें प्रत्येक काव्यपंक्ति में आठ-आठ शब्द हैं। हर क्लोक की दो पंक्तियों हैं। कया काल्पनिक है। उसका कोई ऐतिहासिक बागर नहीं है। अखाड़े में जितने बीर उतरते हैं उन सब पर उस काव्य का नायक सबसे बढ़कर प्रवीण सिद्ध होता है। वह सत्यवादी, निर्मय, शक्ति-मान, नद्गुणी और अजय था। उसकी बराबरी का कोई अन्य व्यक्ति नहीं या। कई प्रदेशों के राजा, युवराज आदि उस स्पर्द्धी में शामिल हुए थे किन्तु वस कथानक के सामने वे सारे फीके पड़ गए। रिचर्ड ही उन सबसे प्रवीण और व्यक्तियान सिद्ध हुआ। नौका का तला जैसे सागर के फेन को चीरता जाना है की ही रिचर्ट ने उस स्पर्द्धी में अन्य स्पर्द्धों से बढ़कर धतुब की अन्य स्पर्द्धों से बढ़कर धतुब की

इस वर्षन मे रामायण से परिचित कोई भी अपनित एकदम पहचान

जाएगा कि सीता स्वयंवर के समय शिवधनुष की प्रत्यंचा चढ़ाने की जो अतं राजा जनक ने रखी थी, ठीक वही जमन किव कॉनरेड के काव्य का विषय बन गया है। तथापि कॉनरेड भी उसे राम की कथा नहीं कहता तो नीडलर की तो बात ही क्या। दोनों कितने अज्ञानी हैं। तेरहवीं शताब्दी का जमन किव कॉनरेड और १६वीं शताब्दी का संशोधक नीडलर, दोनों के मन में जरा-सी शंका भी नहीं आई कि जनक के दरवार के सीता स्वयंवर प्रसंग की होड़ कॉनरेड के काव्य का विषय है। यूरोपीय विद्वानों के अज्ञान और अयोग्यता का इससे बड़ा सबूत और क्याहो सकता है? अतः यूरोप के प्राचीन इतिहास का दुवारा पूरा अध्ययन-संशोधन करने की बड़ी आवस्य-कता है। कुस्ती लोगों के हाथों यूरोप के कुस्त पूर्व इतिहास का सबनाश हुआ है।

#### जर्मनी में हनुमान का नाम

इसी सन्दर्भ में हम पाठकों को स्मरण दिलाना चाहते हैं कि होमियोपेबी चिकित्सा पद्धति के जर्मन निर्माता का नाम हेहनेमन् (Halmemann) कहा जाता है जो स्पष्टतया हनुमान शब्द का अपभ्रंश है। जर्मन साहित्य में तेरहबी शताब्दी तक रामायण प्रसंग का वर्णन, काव्य का विषय बनते रहे। अतः हेहनेमन नाम निश्चित ही रामायणकालीन हनुमान नाम है।

कॉनरेड् की काव्यपंक्ति आठ-आठ शब्दों की थी यह भी जर्मनी की प्राचीन वैदिक परम्परा का एक महत्त्वपूर्ण प्रमाण है क्योंकि वैदिक संस्कृति में अप्टिदिशा, अष्ट दिक्पाल, अष्टावधनी, अष्टमंगल, मंगलाष्टक, साष्टांग नमस्कार, योग की आठ सिद्धि, अष्टांग आयुर्वेद, पाणिनी की अप्टाब्धायी, अप्टिघातु का कलश, स्वामि श्री १०६, जप १०६, सद्गुरु श्री श्री १००६, अप्टिपुवासीभाग्यवती भव, आदि उदाहरण आठ अंक का महत्त्व बताते हैं। रामायण प्रसंग पर काव्य करते समय कॉनरेड् द्वारा प्रत्येक काव्यपंक्ति में आठ ही शब्द प्रनिथत करना जर्मनी की अज्ञात वैदिक परम्परा का एक प्रकल प्रमाण है।

#### वेबर का संस्करण

हैन री डब्लू. बेबर (Henry W. Weber)नामक अंग्रेज ने Metrical

Romances नाम का एक काव्यसंग्रहए डिनबरी नगर से सन् १८१० में प्रकाशित किया। उसके भाग १ के, अध्याय १, रिचर्ड कर द लिओं काव्य की प्रस्तावना में लिखा है कि "दरबारियों के आग्रह पर राजा रिचर्ड के कि प्रतावना में लिखा है कि "दरबारियों के आग्रह पर राजा रिचर्ड के पिता कियी सुन्दरतम राजकत्या से विवाह करना मान्य करते हैं। ऐसी राजकत्या का पता लगाने के लिए दूत भेजे जाते हैं। विवाह सम्पन्त हो जाता है, किन्तु रानी को किसी संस्कार में बँधा रखने के कारण वह चर्च जाता है, किन्तु रानी को किसी संस्कार में बँधा रखने के कारण वह चर्च की छत से अपने दो पुत्रों को साथ लेकर निकल जाती है। राजा हेनरी की मृत्यु होती है और उसके परचात् रिचर्ड राजा बनता है।"

ऊपर लिखी कया में रामायण की दो-तीन घटनाएँ उल्टी-सीधी मिलाई गई दीखती हैं। किन्तु यूरोपीय कस्ती विद्वान तो उसकी बाबत पूर्णतया

जनभिज्ञ है।

अशोक वन में सीता बन्दी बनाई गई थी। यूरोप के लोग कुस्ती पंथी बन जाने के कारण अज्ञानतावश राम-कथा प्रसंगों में चर्च का उल्लेख तथा "कृदत की शपथ लेकर हम कहते हैं" आदि अप्रासंगिक उल्लेख कर जाते हैं। चर्च की छत छेदकर बन्दीस्थान से निकल जाने की जो बात है वह अशोक बांटिका का काराबास समाप्त होते ही सीता ने किए अग्निदिव्य का उल्लेख है। दो पुत्रों का जो उल्लेख है वे हैं लब और कुश। हेनरी राजा की मृत्यु और इनके पुत्र का राज्याभिषेक—ये घटनाएँ दशरथ की मृत्यु और अरत बा राम के राज्याभिषेक से सम्बन्धित हैं। आरम्भ में सुन्दरी के विवाह का दो बर्णन है वह सीता स्वयंत्रर की घटना है। ऐसे-ऐसे प्रसंग यूरोप की विविध भाषाओं के गद्य और पद्य साहित्य में बारहवीं शताब्दी के आंग्ल राजा रिचर के नाम गढ़-मढ़ दिए गए हैं जबिक वे सारे यूरोप के लोगों की स्पृति में विरन्तन निवास करने वाले अति प्राचीन रामायण के प्रसंग हैं।

#### बूरोव में प्राप्य एक और रामायण संस्करण

पृशेष में पाये जाने वाले एक और रामायण संस्करण की देखें। उसे भी इंग्सेण्ड के राजा रिचर्ड-द-लायन हर्टेड के जीवन का ही एक अभिन्न अंग बना दिया गया है। उस रिचर्ड का शासनकाल ईसवी सन् ११८६ से ११९६ था। भीडलर के प्रबन्ध के बौधे अध्याय में उस संस्करण का विवरण है। अध्याय के आरम्भ में कथासार इस प्रकार प्रस्तुत है—

शामित है। मंद्र में बैठकर लंका की ओर निकल पहता है। तुकान से उसकी तीन नौकाएँ सायप्रस द्वीप पर पहुँच जाती हैं जहाँ उन नौकाओं का सारा माल लूट लिया जाता है और सैनिक या तो मार दिए जाते हैं या सारा माल लूट लिया जाता है और सैनिक या तो मार दिए जाते हैं या सन्दी बना लिए जाते हैं। रिचर्ड वहाँ पहुँच जाता है और सायप्रस के सम्राट् से बातचीत करने अपना दूत भेजता है। सायप्रस का सम्राट् उन दूतों का अपमान करता है। इस पर सम्राट् का एक मंत्री सम्राट् का विरोध करता अपमान करता है। इस पर सम्राट् उसकी नाक काट देता है। रिचर्ड सम्राट् के लीमासीर" नगर पर कटजा कर लेता है। सम्राट् की कन्या, जवाहरात और १०० सेनानायक, सम्राट् का मंत्री रिचर्ड को मेंट देता है। रिचर्ड सम्राट् की छावनी पर हमला कर उस पर विजय पाता है। सम्राट् रिचर्ड की शरण जाता है, उसके जो सेनानी रिचर्ड को मेंट दिए गए थे उन्हें रिचर्ड की शरण जाता है, उसके जो सेनानी रिचर्ड को मेंट दिए गए थे उन्हें रिचर्ड के बिरुट उकसाने का सम्राट् विकल प्रयत्न करता है। किन्तु वे सेनानी सम्राट् की आजा नहीं मानते और सम्राट् स्वयं रिचर्ड द्वारा बन्दी बना लिया जाता है।

उपर दिया सार स्पष्टतया रामायण की ही कथा है। रिचर्ड तो रामचन्द्र नाम का अपभंश है। वह नौकाओं में बैठकर सागर पार लंका पर चढ़ाई करने निकलता है। लंका की बजाय उपर "सायप्रस" का उल्लेख है। लंका जैसा ही सायप्रस हीप है। सायप्रस का सम्राट यानि लंकाधिपति रायण। राम के सैनिकों को राक्षस सेना हारा बन्दी वनाया जाता है या मारा जाता है। राम का दूत बनकर हनुमान रावण से वार्ता-विमर्श करने गाता है। रावण उसका अपमान करता है। इस पर रावण का भाई गाता है। रावण उसका अपमान करता है। इस पर रावण का भाई विभीषण विरोध प्रकट करता है। उससे कुछ होकर विभीषण की नाक रावण ने काटी। मूल रामायण में ऐसा प्रसंग नहीं है। वहाँ तो लक्ष्मण रावण ने काटी। मूल रामायण में ऐसा प्रसंग नहीं है। वहाँ तो लक्ष्मण रावण ने काटी। मूल रामायण में ऐसा प्रसंग नहीं है। वहाँ तो लक्ष्मण रावण ने काटी। मूल रामायण में ऐसा प्रसंग नहीं है। वहाँ तो लक्ष्मण रावण ने काटी विभीषण से जोड़ दी गई है। सम्राट की कन्या रिचर्ड के हवाले कह घटना विभीषण से जोड़ दी गई है। सम्राट की कन्या रिचर्ड के हवाले करने का उल्लेख वास्तव में विभीषण ने सीता को बन्दिवास से छोड़ देने करने का उल्लेख वास्तव में बिभीषण ने सीता को बन्दिवास से छोड़ देने करने का उल्लेख वास्तव में बभी थी उस पर आधारित है। रावण के कुछ यो जी विभीषण के साथ रामचन्द्र का साथ देने गए थे। उन्हें रावण ने योनानी विभीषण के साथ रामचन्द्र का साथ देने गए थे। उन्हें रावण ने योनानी विभीषण के साथ रामचन्द्र का साथ देने गए थे। उन्हें रावण ने

राम के विषय उक्ताना स्वामाविक था। किन्तु वे अपने निरुचय पर अटल राम कावरुक उकताना प्रमुत होकर बन्दी बना दिया गया। ऐसा वृहारीय रामायण में पाठ भेद है जबकि बाल्मीकि रामायण में रावण का राम ने रण में बच किया। इस प्रकार यूरोप की रामायण स्पष्टतया रामन रण व व वंसा ही विकृत रूप है जैसे भारत और अन्य देशों की रामायण।

यूरोपीय रामायण के डोहे

नीडलर के प्रबन्ध में पृष्ठ द० से ६५ तक यूरोपीय रामायण के जो होहे उदत है उनमें से कुछ हम नीचे दे रहे हैं। प्राचीन आंग्ल भाषा की तेवन शैनी आधुनिक अंग्ल भाषा से भिन्न थी। वे दोहे पढ़कर यूरोप में प्रवित्त राभायण की कत्वना की जा सकती है। वे दोहे इस प्रकार है—

King Richard in Peace and rest Fro crystmas, the high feste Dwelled there till after the lent And then on his way he went-

इसका नवर हिन्दी अनुवाद इस प्रकार होगा-राजा रिचर्ड ने शान्ति से किया विश्राम हस्तमास ने महान् पर्व के नाम वसन्त तक पा वही उनका धाम फिर वे निकले करने अगले काम

समय-समय पर अरण्य में किसी स्थान पर कुछ दिन बिताकर रामचन्द्र जी दूसरे किसी स्थानपर चले जाते ये ऐसा जो बालमी कि रामायण में उल्लेख है बही बूरीपीय रामायण में भी है।

दूबरा प्रदोधं उद्धरण इस प्रकार है-

Towards Cyprus all sayland charged with treasure every deal And soon a sorrowful case there fell A great tempest arose sodaynly

That lasted five days sykerly It broke their mast and their Oar And their Tackle lesse and mhore Anker, both Shrette and rother Ropes, Cords one and other And were in point to sink adown As they came against the Lymosoure The three ships right anon Broke against the hard stone All to pieces they to tore Unnathe the folk saved were the mariners unnsth it withhelde That shyppe left in the shelde For the Griffons with sharp swordes Grete slaughter of our English maked And spoiled the quick all naked Sixteen hundred they brought on-live And to prison hundreds five And also naked sixty score As they were of their mothers bore

इनका अनुवाद इस प्रकार होगा — सायप्रस की ओर नावें चल पड़ीं घन और सामग्री से लदी थीं बड़ी हाय! यकायक एक संकट छा गया तूफान से हताहत बेड़ा बिखर गया पांच दिन चली वह तूफान की लपेट नावों को मारी उसने ऐसी चपेट रस्सी और बल्ली, बाजू और तले ट्टे या फूटे या हो गए ढीले

ऐसा लगा कि अब डूबंगे सागर तले तीन नावें तो पहुँची लका किनारे किन्तु पत्यरों से टकराई और हुई चकनाचूर कुछ सैनिक बचकर किनारे लगे कुछ डूबे और कुछ बन्दी बनाए गए औरों पर राक्षसों की तलवार ऐसी पड़ी हम अंग्रेजों की हुई कतल बड़ी लूटपाट से सेना नंगी कर छोड़ी सोलह सी तो जीवित पकड़े गए पांच सो कारागृह में बन्द किए गए वारह सो को तो ऐसा नंगा किया गया जैसे उन्हें हो गर्म से निकाला गया

राम का सागरी बेड़ा जब लंका की ओर चल पड़ा तब का यह वर्णन है। सागरीय तूफान से रामचन्द्र जी के बेड़े की भारी हानि हुई। कुछ सैनिक ड्वे, कुछ बन्दी बना लिए गए और अन्य अनेक राक्षसों के हमले में मारे गए। त्रीमासोर जो नाम है वह स्पष्टतया लंकेश्वर नाम का यूरोपीय अपभंग है। ग्रीफोन्स शब्द राक्षसों का द्योतक है।

भारत में जिस प्रकार हम लोग अपने आपको रामचन्द्र जी के पक्ष का मानकर राक्षसों को शबु पक्ष मानते हैं उसी प्रकार यूरोप के लोग भी राम के मैनिकों का राक्षयों द्वारा वथ को "हम अँग्रेजों की बड़ी पिटाई हुई, बड़ी कहल हुई" ऐसा राम की सेना का उल्लेख आत्मीयता से करते हुए दिखाई देते हैं। इस मुद्रन प्रमाण में भी पता चलता है कि कुस्ती-पूर्वकाल में यूरोप को जनता बैदिक वर्मी होने के कारण उसे भी रामचन्द्र जी के प्रति बैसा हो आदर या जैसा लाज के हिन्द्ओं को है।

उसी कान्य की २०७३ में २०६६ पंत्रित्यों इस प्रकार हैं—
The thridde day afterward
the wind came driving Kyng Richard
with all his grate navyes
And his sayling galyes

To a ship that stode in depe the gentlemen therein dide wepe And when they saw Richard the King their weeping turned al to laughing they welcomed him with worshippes And told him the breaking of their shippes And the Robbery of his Tresour And al that other dishonour Then waxed king Richard ful warth And he swore a full grete othe By Jesus Christ our Saviour It should abye the emperor इनका अनुवाद हम नीचे दे रहे हैं-तीन दिन पश्चात् ऐसा हुआ राजा रिचर्ड का वायु ने साथ दिया और उसका सारा बेड़ा वहाँ चल पड़ा जहां गहरे सागर में एक जहाज था खड़ा उसमें थे सैनिक बड़े शोक में पड़े किन्तु जब देखा उन्होंने राजा रिचर्ड को खड़े आनन्द से ऐसे वे सारे हम पड़े और राजा के बार-बार पैरों पड़े उन्होंने कहा किस प्रकार बेड़ा टूटा और राक्षसों ने कैसे सारा धन लूटा अपमान से कैसे घसीटा और पीटा तब राजा रिचर्ड बड़े कोध से बोला "शपथ है कुस्त की जो हमारा रखवाला सम्राट (लंकेश्वर) को कौन बचाए भला ?" उपरोक्त पंक्तियों में रामायण का उस समय का वर्णन है जब राम को सेना नावों में बैठकर लंका की ओर बली। सागर में बड़ा तूफान

उठा। कई नार्वे टूटीं, कुछ डूब गईं, कुछ राक्षसों ने नष्ट कर दी और राष् वहा। कर नाम कूपा कर सैनिक राक्षसों द्वारा बन्दी भी बनाए गए। राक्षसों के उस हमले से बानर सेना में बड़ी चबराहट फेली। बानर. में में विश्व स्थान क्ष्मिया में जब रामचन्द्र जी निजी नाव में बैठकर बीब सागर में पहुँचे तो बानर सैनिकों में फ़िर उत्साह भर आया। चेहरों परकी उदासीनता नष्ट हो गई, सारे मुस्कराने लगे। सारे सैनिकों ने रामचन्द्र जी को प्रणाम किया। यहाँ यह कल्पना करना कि रामचन्द्र जी भगवान वे इसनिए सैनिकों ने उन्हें प्रणाम किया, गलत है (सेनानी जब सैनिकों के समीप जाता है तो सेवा की शिस्त के अनुसार सारे सैनिक उसे भिवत और श्रद्धा से प्रणाम करते हैं और सेनानी का निश्चय और धीरज देखकर सैनिक भी उत्साहित होते हैं)।

इस कान्य में जो बीच-बीच में येशू कुस्त और उसकी माता मेरी को देवी मानकर उनके नाम से प्रतिज्ञा करना आदि तफसील घुसेड़ दिया है बह इस्ती लोगों द्वारा किया गया प्रक्षेप है। मुसलमान आक्रामक जैसे शिकार देशों के पानी में विष मिला देते थे वैसे कुस्ती लोगों ने यूरोप की प्राचीन रामकथा में समय-समय पर कुस्ती-पन्थ की सामग्री की मिलावट करते-कराते रामायण को पूरी तरह से यूरीप से नब्ट करना चाहा।

अब नीडलर द्वारा प्रस्तुत किए काव्य में पंक्ति क्रमांक २०६६ से बागे देखें। वे इस प्रकार हैं-

He clepyd Sir Stephen and William And also Robert of Tournham three gentil barouns of England Wise of speech doughty of hand; Now go and say to the emperor that he yeild again my tresour, Or, I swear by St. Denys I will have three sythe double of his, And yelld my men out of prisoun, And for the dead pay ransoun,

Or hastily, I him warne I will worke him a harm Both with spere and with lance Anou I shall take vengeance इन पंक्तियों का अनुवाद इस प्रकार होगा-उसने सर स्टीफन् और विल्यम् को बुला भेजा टनंहम् के रॉबर्ट से कहा "तू भी आ जा !" वे तीन बड़े प्रख्यात थे दरवारी वाणी से प्रभावी और योद्धा भी भारी "तुम तीनों जाकर उस सम्राट से कही मेरा धन सारा लौटा दो नहीं तो सेंट इसका साक्षी रहे मैं ऐसा बदला लूंगा जो स्मरण रहे अपने सारे सैनिक कैद से छुड़ा लूँगा और दण्ड भी भारी वसूल करूँगा और भी सून लो मेरा आह्वान इतना में करूँगा तुम्हारा नुकसान भाला, बर्छी आदि विविध शस्त्रों से निश्चय ही मैं निपट लूंगा तुमसे।

ऊपर दिए आंग्ल दरवारी, सेनानी स्टीफन, बिलयम और टूनहम् के रांबरं आदि जो नाम हैं वे रामायण के नल, नील, अंगद, हनुमान, मुग्रीव आदि के बदले घुसेड़ दिए गए हैं। इन सेनानियों का वर्णन wise of speech, doughty of hand यानी बोलचाल से चतुर और युद्ध में प्रवीण स्पष्टतया बाल्मीकि रामायण की ही बौली के वाक्य प्रचार हैं।

वे सारे राम के बानर बीर थे, अँग्रेज राजा रिचर्ड के कुस्ती सेनानी नहीं। यह बात पंक्ति कमांक २१०३ से अगले भाग में और भी स्पष्ट ही जाती है। वे पंक्तियाँ इस प्रकार हैं-

The messengers anou forth went To do their Lord's Commandment XAL.COM.

And hendely sayd the message the emperor began to rage He grunte his teeth and fast blewe A knife after Sir Robert he threw He blent away with a leap And it flew in a door a span deep And syth he cried, as uncourteys "Out Taylords of my paleys Now go and say your Toyld King That I owe him nothing ..." इनका अनुबाद इस प्रकार है-वे दूत वहाँ से तुरन्त निकले प्रमु की बाजा को निमाने चले बहा पहुंचकर उन्होंने वही कहा जो सुनकर सम्राट को कोच न सहा इति से बाँठ दबाकर चिल्लाया सर रॉबर्ट की दिशा में चाकू फिकवाया चपलता से रॉबर्ट ने छलाँग लगाई तब बाकु एक द्वार की दरार में धुस गई कीय से सम्राट ने उन्हें ललकारा "निकत बाबो मेरे महल से साले बन्दर आयारा और बाकर अपने मर्कटराज से कहना मेरा ना उनसे लेना है ना देना ?"

यह उस प्रसंग का वर्णन है जब हनुमान आदि बानर वीर लंका में पहुंबकर उसम मचाते हैं। उन्हें बन्दी बनाकर रावण के सम्मुख लागा बाता है। हनुमान के बजाय यहां सर रॉबर्ट नाम लिखा है। किन्तु रॉबर्ट क्षि वहां था। और यहां तो यह बात स्पष्ट है कि हनुमान ने राम की उससे को बो बात कही उससे कुद्ध होकर रावण ने हनुमान पर शहत है बार काला बाहा। किन्तु हनुमान ने चपलता से छलांग मारकर उस बार

से निजी बचाव किया। इसके आगे की पंक्तियों में तो बड़ा ही स्पष्ट उल्लेख हैं कि उस सम्राट ने (यानी रावण ने) उन दूतों को कहा कि "ओ पूछ बाले बानरों; तुम मेरे महल से तुरन्त निकल जाओ और अपने पूछ बाले राजा (यानी सुग्रीव) को जाकर कही कि मुभी उसका कोई लेना-देना नहीं।

#### यरोप के रामायण का शोध मैंने कैसे किया ?

एक बड़े विचित्र योगायोग से सन् १६७७ में वे तीन पंक्तियों ही मेरे पढ़ने में आई। उस समय मैंने द मास लंदन में अपने परमित्र डॉक्टर रष्डीर वक्षी के घर निवास किया था। संयोग से उनका नाम भी रघुडीर था और उनके घर का पता या लंकास्टर रोड, जबकि लंकास्टर शब्द "लंका अस्त्र" शब्द का ही अपभ्रंश है।

मैं प्रतिदिन प्रातः १ बजे से शाम के ४ या ६ बजे तक लंदन नगर की बिटिश लाइब्रेरी में विविध ग्रन्थ पढ़कर उनसे उपयुक्त टिप्पणियां लेता और रात को यदाकदा सभाओं में अपनी ऐतिहासिक शोधों पर भाषण देने जातां।

उस अवधि में मैंने मार्कोपोलो नाम के इतावली द्वारा तिखा उसके अन्तर्राष्ट्रीय-प्रवास का ग्रन्थ पढ़ा। उसका अनुवाद किया है सर हेनरी यूल (Sir Henry Yule) ने। अनुवादक ने उस ग्रन्थ में स्थान-स्थान पर कुछ हिप्पणियों दी हैं। उनमें एक टिप्पणी में उल्लेख था कि प्राचीन यूरोप में बानरों की कई कथाएँ प्रचलित थीं। उनका उदाहरण देते हुए बेबर (Weber) द्वारा सम्पादित और संकलित बानर कथाओं से निम्नतिखित तीन पंक्तियाँ उद्धत की थीं—

Out Taylards, of my paleys

N w go and say your Tayld King
That I owe him nothing
दनका अनुवाद है—

"निकल जाओ मेरे महल से साले बन्दर आबारा और जाकर अपने मर्कटराज से कहना

मेरा ना उनसे लेना है ना देना।" वे पंक्तियाँ पढ़ते ही मैंने पहचान लिया कि यह तो रावण के हनुमान के प्रति कहें कोध-भरे उद्गार थे। उन तीन पंक्तियों से मुभी एकदम किशात कर पा कि प्राचीन यूरोप में पूरा रामायण अवस्य होता है

नव से Weber के उस ग्रन्थ का मैं शोध करने लगा। किन्तु Sir वाहिए। Henry Yule द्वारा उल्लेख किया गया प्रत्थ मेरे हाथ नहीं लगा। मूल कवा फेंच में भी यह बता तमने पर फांस देश और फेंच भाषा जानने वाले मित्रों से मैं उन बानरों की कथा का ग्रन्थ पेरिस के प्रमुख राष्ट्रीय संग्रहालय में इंदर्न की कहता रहा।

इस अविधि में मैंने वही बात अपने घनिष्ठ मित्र डाक्टर ना० कु० सिंह जी ने भी कही थी। उनकी किसी डाक्टरी परिषद् में फांस के एक डाक्टर टपस्थित थे। उनसे डाक्टर भिड़े जी ने मेरा प्रस्ताव कहा और उस फेंब डाक्टर ने मीडलर के संकलित प्रत्य में से सी डेड़ सी पृष्ठों की यान्त्रिक प्रति भेज दी। वह शेजते समय पत्र में उन्होंने भिड़े जी को निया कि "जापके निर्देशानुसार कुछ पृथ्ठों की प्रतियाँ — इस पत्र के साय संतप्त नो है किन्तु मुफ्ते तो इसमें रामायण का कहीं नामोनिशान नहीं दिखता"।

वृद बताइए! यह हाल है यूरोप के विद्वानों का ! जिस ग्रन्थ में रामायण के प्रसंग भरे पड़े हैं उसमें केंदल राम, लक्ष्मण, सीता, रावण बादिनाम न होने से पह लोग उन प्रसंगों को पहचान नहीं पाते। ऐमी दुर्दशा है क्तमान विद्वज्जगत् में।

क्तः इस अध्याय में दिए उद्धरणों का सूत्र लेकर भारतीयों और अन्य विद्यानों हारा पृशेष, अफीका, अरब आदि में प्राचीन ग्रन्थों और बानरों को उत्तरकाओं को छान मारना आवश्यक है। वैसा संगोधन यदि बारीही के. निरम्प के और व्यवस्थित होंग से आरम्भ कर दिया तो केवल रामायण ही नहीं जापतु वेदोपनिषद, मनुसम्ति, अव्हांग आयुर्वेद, वैदिक स्थापत्य, बंदिक संसीत काली पूरी वैदिक संस्कृति कृस्तपूर्वकाल में सारे विद्य में प्रमृतनी स्त्रम पूरा स्वीरा हाय लग जाएगा और यह भी पता चलेगा कि इस संस्कृति को ईसाई और इस्लामी पड्यंत्रों द्वारा किस प्रकार दवाकर छिपा दिया गया।

यरोप से उस रामायण का ही नहीं बल्कि विश्व के अन्य भू-मण्डों से विद्यों से लुप्त गुप्त बैदिक संस्कृति का जो पता में लगा सका वह भेरे जीवन का सबसे बड़ा चमत्कार ही समभना चाहिए।

जपर उद्धृत काव्य पंक्तियों में अपार कृस्ती मिलावट होते हुए भी उसमें रामायण के प्रसंग और बदल दिए गए सारे नाम भट पहचाने जाते है। जैसे रामचन्द्र के बजाय रिचर्ड नाम लगाया गया है। लीमामोर यह लंकेश्वर गब्द का अपभ्रंश लंकास्थित रावण के दुर्ग का निर्देश करता है। जंका द्वीप के बजाय सायप्रसद्वीप कहा गया है। रावणनामन देकर नावप्रम का मझाट कहा गया है। हनुमान को सर रॉबर्ट कहा है। यूर्पणला की नाक सटाई विभीषण पर लाद दी है। सीता को अशोक बाटिका से छुट्याया इसके स्थान पर सम्राट की लावण्यवती कन्या को राजा रिचर्ड के हवाले कर देने का उल्लेख है। अस्तु।

रावण ने हनुमान के द्वारा सन्देशा भिजवाया कि चाहे जो हो सीना को इन्धमुक्त नहीं किया जाएगा। तत्पदचात् यूरोपीय काव्य में उल्लेख है कि मार्थम सम्राट (यानि रावण) ने कहा—

I am feel glad of his lore I will him yield none other answere And he shall find me tomorrow At the haven to do him sorrow And work him as much wrake As his men that I have take इसका आशय है कि रावण ने सुग्रीय के लंका के पास आने को वाता स्वकर कड़ा-

उनके आगमन की वार्ता सुनी देल लूँगा जो होगी होनी या अनहोनी कल उसे मैं रण में मिलूंगा वहां उसे में ऐसा मजा चलाऊँगा

Xel.COM.

वंशी ही कहुँगा उसकी दुवंशा जो उसके सैनिकों की हुई वी दशा। राम के बानर दूतों का लंका से प्रस्थान यूरोपीय रामायण में देस

The messengers went out ful swythe
Of their escaping they were blithe
The emperor's Steward with honour
Said thus unto the emperor
"Sir" he said, "thou hast un-right
thou haddest almost slain a Knight'
That was messenger unto a king
the best under sun shining
Thou hast thyself tresour grete plente'
If thou it witheld it were pite
For he is crossed a pilgrim
And all his man that be with him
Let him do his pilgrimage
And kepe thyself from damage

इसका हिन्दी अनुवाद इस प्रकार होगा—
(वातर) इत सारे बन्धमुक्त हुए
मरदे से बचने के आतन्द मनाए
चव मंत्री ने सम्राट से बड़े आदर से कहा
आपने एक बड़ा प्रमाद किया
हन को आपने मार ही डालना था
को सबेथेट राजा का हुन बनकर आया था
चुम्हारे अपने धन की कोई कभी नही
तब उसका हड़पना योग्य नहीं
बह तो बचारा एक नपस्वी है
उसके माबी भी सारे साधु-संन्यासी है

अने सात्रा उन्हें पूरी करने दो और तुम अपना नुकसान मत करवा लो

उपरोक्त पंक्तियों में वर्णन है कि हनुमान आदि को रावण मार ही इनिता किन्तु वे बाल-वाल बचे। बन्धमुक्त हो जाने पर बानर फूले न समाए और कुछ ही समय में वे लंका से चल पड़े।

तत्पश्चात् राजा के मंत्री ने (यानि विभीषण ने) आदरपूर्वक रावण से कहा कि राम के दूशों से उसने यथायोग्य बर्ताव नहीं किया। दूत होने के नाते उनका सम्मान करना उचित होता। वे एक श्रेष्ठतम (ईश्वरतुल्य) राजा के प्रतिनिधि थे। रावण ने लूटपाट से बहुत धन कमा लिया था। शतः उसने राम के धन (और रामपित सीता) की अभिलापा नहीं करनी बाहिए। और राम तो येचारा तपस्या के लिए अरण्य में निवास कर रहा है। उसके सहायक भी लारे साधु-संन्यासी हैं। अतः यदि राम का विरोध करने पर ही रावण तुल गया तो इसमें उसी की अन्तिम हानि होती।

इस पर रावण की प्रतिकिया यूरोप की रामायण में निम्न प्रकार से

And smiled as an evil Traytour
His knife he drew out of hisshe the
therewith to do the steward scathe
And called him without fail
And said he would him accounsay!
The steward on Knees him set down
with the emperor of evil trusle
Carved off his nose by his grusle
And said "traytour, theif Steward
Go playne to Englyshe Taylarde
And if he come on my londe
I shall him do Swiche a shonde
Him and all his men quick slain

XOT.COM.

But he in haste turn again". इसका हिन्दी अनुवाद होगा-समाट के देशों में चमके क्रोध के अंगार तिरम्कार से चिल्लामा "अबे गहार" म्यान से निकाला उसने खंजर मंत्री का चनाने अस्थिपंजर बंधी को बोला सम्राट पुकारकर ∗'दक्त अब रहना सबरदार'' मधी को खींचकर घुटनो पर सुलाया गुस्से में नमाट ने खंबर चलाया मधी सी शाक पदाइकर काटा और कहा एअदे चोर राजद्रोही" प्रयंज बन्दरों को जोकर बुही मेरे देश में बढ़ि वो घुसे उन्हें प्राणों से हाब धीने पड़ेंगे नाकि मुडके कभी वे इघर देख न सकींगे।

विभीषण ने दब रावण को उपदेश दिया कि सीता को मुक्त कर राम ने संधि कर लेना ठीक रहेगा तो रावण ने विभीवण को विद्रोही, देशद्रौही आदि दृष्ण नगाए और छूरी से नाक काट डाली । यूरोपीय रामायण में यह वरिवर्तन आ गया है अबकि बारुमीकि रामायण में लक्ष्मण द्वारा शूर्पणसा ने नाम-नान छाटे जाने का उरलेख है।

द्रश्यक्षत् विभीषण स्त्रयं लंका से निकला या रावण ने उसे बहिटकृत किया इस सम्बन्ध में यूरोपीय रामायण की पंक्तियां कहती हैं—

The steward his nose hente (1 wyes his visage was y-shente) Quickly out of the eastle ran Leave he took of no man The messengers mercy he cried For Mary's love in that tide

they sholde tell to their lord of dishonour end and word— And haste you again to lord And I shall sese into your hand The keys of every tour And I shall bring him this Knight the emperor's daughter bright and also an hundred Knights stout in battle good in fights. Agenst that false emperour that hath done this dishonour-इसका हिन्दी भावार्थ इस प्रकार है— मंत्री की नाक जो कटी जैसे चेहरे की घुरा ही फटी वह तूरन्त दुर्ग से बाहर भागा अपने लोगों से मिल भी नहीं पाया "दूतो, भाई मेरे पर दया करो देवी मेरी भी मेरे पर कृपा करो जाकर अपने स्वामी से कही मेरे अपमान का हाल बताओं और कही कि यदि वे यहाँ आ धड़कींग सारे महलों की चाबियाँ हम उनके हवाले कर देंगे। सम्राट की सुन्दर कन्या भी" जो रणवीर युद्ध में अभी उस सम्राट के विरुद्ध लड़ेंगे अत्याचार और अपमान का बदला लेंगे।

रावण से अपनानित होकर विभीषण तुरन्त निकला। निजी आप्तेष्टों से बिदा लेने का भी समय न रहा। उसने राम के बानर दूतों से सम्पर्क कर उनमे कहा कि "रावण ने मेरा किस प्रकार अपमान किया यह प्रभुराम XALCOM.

को विदिन कराओं और राम को विश्वास दिलाओं कि उनकी सेना जब यहाँ जा घमकेंगी तो में मारे दुनं, महल आदि की चावियाँ उन्हें मीप यहाँ जब का वर्णन पूरोपीय रामायण में वाल्मीिक रामायण से दूंगा।" उहाँ तक का वर्णन पूरोपीय रामायण में वाल्मीिक रामायण से मिलता-जुनता है। किन्तु तत्रश्चात् सीता को बन्धमुक्त करने के बजाय राज्य की नावण्यवती कन्या राज्य रिवर्ड के हवाले करने की बात यूरोपीय रामायण में कही गई है। राक्षम सेना की कुछ टुकड़ियाँ विभीषण के साथ रामायण में कही गई है। राक्षम सेना की कुछ टुकड़ियाँ विभीषण के साथ रामायण में कही गई है। राक्षम सेना की कुछ टुकड़ियाँ विभीषण के साथ रामायण में के यूरोपीय रामायण में में मूरोपीय रामायण में में मूरोपीय रामायण में मान सेना हो कहा है कि विभीषण ने १०० राक्षस सेनानी रामसेना में भी तमभग बेता ही कहा है कि विभीषण ने १०० राक्षस सेनानी रामसेना का महाय करने हेतु देने दा आस्वासन दिया।

हमी ब्रोपीय रामायण में जागे कहा गया है—
The messengers then hyed hard
Till they came to king Richard
they found kyng Richard at play
At the chess in his geelaye
The Earl of Richmond with him played
And Richard won all that he layd

इतका हिन्दों अनुवाद होगा— व्यवुनित में वे दूर चल पड़े तुरन राजा रिचर्ड के सम्मुख हुए खड़े तब नीया में राजा रिचर्ड सर्टरंड में मग्न या रिचर्गींड का अने दूसरा खिलाड़ी था वो दो चाल उसने चली नादास कर रिचर्ड ने बांडी जीत सी

बारर इत राम की छावती में लीटे। एक युद्ध नीका में रामचन्द्र जी भनरे के रहे थे। यह उत्तेख दालगीकि में नहीं है। किन्तु शतरें है के वे में भी दोनों पक्षों की सेना का संबर्ष ही होता है। अतः यूरोपीय समायन में किए उत्तेख प्रश्नेषानुकृत नगता है। खेल में भी रामचन्द्र जी मूर्ष विवशी हुए यह उत्तेख भी, रामचन्द्र जी एक यहस्वी, दिजयी, अवतार स्थित दे, इस रत्यका ने मेल खानु है। हत्यस्थात् रामदूत हनुमान की रामसे हुई बातचीत पूरोपीय रामायण इ.स. प्रकार विणत है—

The messenger told al the dishonour
That them did the emperour
And the despite he did his steward
And the steward's presenting
His behest and his helping
Then answered King Richard
"of your sawes I am blythe
Anon let us to land swythe"

इसका हिन्दी अनुवाद इस प्रकार होगा—
दून ने सारी बात बतलाई
निजी अपमान और मंत्री की नाक कटाई
मंत्री का सन्देश भी सुनाया
कि मंत्री ने सहाय्य का आस्वासन भी दिया
नव रिचर्ड बोला अब चलो भाई
सारे मिलकर करें चढाई

बातरों का जो अपमान हुआ था वह हनुमान ने राम को मुनाया। विभीषण की अनुकूलता की वार्ता भी मुनायी। तब राम ने युद्ध की सिद्धता करने का आदेश दिया—यह ऊपर दिया वर्णन लगभग बाल्नीकि की रोमायण दैसाही है।

बुद्ध छिद्ध जाने का दर्णन यूरोपीय रामायण में इस प्रकार है—
A great cry arose fote-hot
Out was shot many a bote
the bowmen and eke the arblasters
And shot quarelles and eke flone
As thick as the hail-stone
the folk of the countre gan reune

XOT.COM

And were fain to void and flenne The barons and good Knightes After came anon rights With their Lord Ring Richard That never was found coward इसका हिन्दी अनुवाद होगा--एक साथ सारे गर्ज उठे सैनिकों ने सारे जहाज गठे भाना, बर्छी, धन्य-बाण शस्त्रास्त्रों की रही ना बाण बम् और गीते ऐसे चले जैसे आकाश से बरसते ओले तद पदराकर लंकादासी ऐसे भागे जैसे होड लगी हो कौन पीछे कौन आगे ? रबी महारबी उनका पीछा करते निडर रष्वीर उनका नेतृत्व करते।

राम ने बढ़ाई का आदेश दिया। तैयारी आरम्भ हुई। सारी नौकाएँ सैनिकों से लद गई। लंका के किनारे के समीप पहुँचकर हमला आरम्भ हुआ। आकाश से जैसे बोले वरसते हैं वैसे शस्त्रास्त्रों की बौछार चली। लंकानिवासी भागने लगे। सेना का नेतृत्व रघुवीर कर रहे थे। रण में राम जरा भी दरता नहीं था। यूरोपीय रामायण का यह कथन बालमीकि का ही अनुकरण करता है।

आगे चलकर यूरोपीय रामायण में कहा है—
And when he came into Cyprus Land
The ax he tok in his hand
All that he hit he all to-frapped
the Griffons away fast rapped
Natheles many he Cleaved
And their unthanks their bylived

And the prisonn he came to With his ax he smot right tho pores, barres and iron chains And delivered his men out of pains He let them all deliver cloth For their despyte he was wroth And Swore by Jesus our savyour He should abye that false emperour At the burgesses of the town Richard let slee without ransoun their tresour and their meles He took to his own deles. इसका हिन्दी अनुवाद होगा-रिचर्ड ने जब सायप्रस में पैर रखा हाथों में एक परशु लिया प्रहारों से सारा चकनाचूर हुआ राक्षस सेना का संहार हुंआ एसे अनेक राक्षस मरे रिचर्ड ने उनके प्राण हरे और रिचर्ड जब बंदिशाला पहुँचे द्वार, जाली, बेड़ियां आदि बंध समूचे निजी प्रहारों से तोड़े-फोड़े बन्दी जितने थे सारे छोड़े उन सबको कपड़े पहनाए उनकी दुर्दशा पर आंसू बहाए और जीसस् परमातमा के नाम प्रतिज्ञा की उस पापी सम्राट के विनाश की नागरी राक्षस रईसों को मारा वनका धन जप्त किया सारा

XeT.COM:

राम ने लंका में उतरते ही हाथों में एक परशु लिया। राक्षसों का पीछा करते हुए उनका संहार किया। राक्षसों को यूरोपीय रामायण में प्रिफॉन्स् कहा गया है। राक्षसों के किले, बाड़े, महल आदि सब तोड़-फोड़ दिए गए। किर रामचन्द्र जी लंका की बन्दीशाला के प्रति गए। वहां सारे दार, ताले, बेडियां आदि तोड़ी गयीं और सारे बन्दी मुक्त किए गए। लंका हार, ताले, बेडियां आदि तोड़ी गयीं और अन्य रईसों का पीछा करके उनकों मारा आदि सारा दर्णन यूरोपीन रामायण में इस तरह दिया है।

Tidings came to the emperour

Kyng Richard was in Lymasour

And had his burgesses to death do

No wonder though him were wo

He ser t anon without fail

After all his counsayl

That they come to him on hie

To wreck him of his enemy

इसका हिन्दी अनुवाद होगा—

बद मन्नाट् को नार्ना पहुँचाई गई

रिचडराज को सेना कीमासोर में उतर आई

उसके राक्षत दरवारी सारे मारे गए
वंकाधिपति दुःख में चूर हुए
उसने तुरस्त सारे मंत्रियों को युलवाया

उनकी सारा हाल सुनाया

नव् पर नाउ करने का उपाय पूछा

नंबा को या राजण के दुने को लीमासोर कहा है जबकि लीमामोर पक्ष बहेर पर का उपलेश प्रतीत होता है। भारत में जैसे रामेददर एक क्षाब है दो लंबा पर की गई बढ़ाई से सम्बन्ध रखता है। रामेददर और बीमानंत्र के किननी ममानता है। रामेददर जैसे एक मन्दिर के देवता का बाय है और हम दूरी बस्ती का भी नाम है, वैसे हो सकता है कि लंकेदवर ताम रावण का हो और लंका प्रतिष्ठित शंकर मगवान के मन्दिर का नाम भी लंकेश्वर हो। अतः लीमासोर नाम लंका, लंकाधिपति रावण और लंकेश्वर शिव इन तीनों का द्योतक हो सकता है।

इस प्रकार यूरोपीय रामायण का स्वरूप है। यूरोप में रामायण के श्रहतत्व से एक तरह से पूरी वैदिक संस्कृति के अस्तित्व का प्रमाण मिलता

हमते जो अवतरण ऊपर उद्धृत किए हैं वे तेरहवीं शताब्दी की यूरोपीय रामायण के हैं। उस समय कृस्ति-पंथ लगभग सारे यूरोप पर छा गया था। मुसलमानों की तरह ईसाईयों ने भी जहाँ-जहाँ आक्रमण किया वहां से वैदिक संस्कृति के सारे जिल्ल मिटा देने की पराकाष्ठा की। तथापि हम जिस यूरोपीय रामायण का पता लगा सके हैं उससे प्रेरणा लेकर अन्य निष्यक्ष विद्वान यूरोप की प्राचीन वैदिक संस्कृति के अंग उपांग ढूंढ़ निकालने का यहन करेंगे, ऐसी हम जाशा करते हैं।

#### यूरोपीय परम्परा में नारद का उल्लेख

वैदिक परम्परा में नारद जी का एक अटल और अनोखा स्थान है।
नारद जी तीनों लोकों में परमात्मा से पामरों तक सबसे हादिक वार्लालाप
करते दीखते हैं। उनके इस वैतावय संसार में कुछ छेड़ छाड़, कुछ सजाक,
कुछ गहरी योजना, कुछ नीतियता, कुछ हास्मविनोद, कुछ दर्शनतथ्य जादि
कई बातों का मगावेश होता है। वही नारद जी प्राचीन यूरोपीय धार्मिक
माहित्य में भी विद्यमान हैं। फिर भी उनके यूरोपीय अस्तित्य का आज
नक किसी विद्यान को पता तक नहीं लगा यह जारचर्य की बात है।

इस सम्बन्ध में लीडल र महादाव के प्रशन्ध में पृष्ठ १५ पर देखिए क्या लिखा है। ये लिखते हैं—"In the year 1180-1200 blourished the Troubadour known by the name of the Monk of Mantandon This peculiarly favoured individual tells us how that Enoch-like he frequently visited paradise during his Lifetime, and in his poems he gives account of the conversations that he there held with the Almighty.

इसका हिन्दी अनुवाद इस प्रकार है-"सन् ११८० से १२०० तक तंबीराघट होते थे जिनका नाम वा मौटंडन के सन्त । यह बड़े प्रभावी व्यक्ति वनाते हैं कि वे किस प्रकार लीलया स्वर्ग में भी जीवन में कई बार चक्कर लगाया करते थे और उनके गीतों में भगवान से हुए प्रत्यक्ष बार्तालाप के उस्लेख होते थे।" जो व्यक्ति भारतीय पुराणों में और रामायण, महाभारत आदि ग्रन्थों में, नारद जी की भूमिका जानने हैं वे जानते हैं कि यूरोप की गरम्परा में भी नारद जी की कथाएँ थीं। वह कथाएँ सन् ११८० से १२०० वाले किसी मौटंडन् के साथ के नाम गढ़ दो गई है। उस सन्त को दून होर कहा गया है जो स्वण्टतया 'तंबोराघर' का अपभंश है।, नारद जी सर्वटा तंबीरा हाथों में लिए ही बताए जाते हैं। मौटंडन् नाम मातंडन् यानी सूर्य इस संस्कृत शहद का अपभाग प्रतीत होता है। क्योंकि पुराणों में सूर्यतीक, चन्द्रलीक आदि का उत्सेख होता ही है। स्वर्ग में चनकर लगाना और प्रत्यक्ष परमास्मा मे बार्नालाप करना यह मारी नारद जी की विशेषताएँ हैं।

फोंच, स्पेनिश, पोर्चुगीज, इटालियन, जर्मन छ।दि यूरीप के भिनन-भिनेन प्रदेशों के कुस्ती लोगों ने मिलकर और जनकर यूरोप से बैदिक संस्कृति का नामो-निशान मिटाने में एड़ी-चोटी का किस प्रकार जोर लगाया उसका नारद की विकृति में सबूत मिलता है। अतः वैदिकन् आदि यूरोप के जितने प्राचीन धर्मपीठ हैं उन सबका सारा प्राचीन साहित्य दूँड निकालकर उसका बारोको से यदि अध्ययन किया जाए तो यूरोप में दबाई गई वैदिक संस्कृति के अरपूर प्रमाण मिलीते।

नास-जर्मन रामायण उत्तरी बुरोप के साहित्य में आठवीं शताब्दी में एक दस्तकथा है। उनका नाम है Hildebrand Lied । वह एक प्राचीन जर्मन् ग्रन्थ का बचा हुआ दुकड़ा है। हिल्डेबांड एक बीर योदा तीम वर्षों के संवर्ष के परचात् पर बौदता है जैसे रामचन्द्र जी चौदह वर्षों के बाद अग्रोध्या लीटें। घर अति ही उपकी एक युवा बीर से लड़ाई छिड़ती है। बाद में पता चलती है कि वह मुबक उसी बीर पोदा हिल्डेबांड का पुत्र है। राम का जैसे लब श्रीर कुछ से युद्ध हुआ और बाद में पता चला कि वे राम ही के पुत्र थे।

हिल्डेबांड की पश्नी भी उसमें उल्लिखित है जैसे लब-कुश और राम एक हमरे से भीता के कारण परिचित्त होते हैं। इस प्रकार हिल्डेबांड की कथा भी बाहमीकि रामायण का ही एक टूटा-फूटा रूप है।

भारत के बंगलीर नगर ने Deccan Herald आंग्ल दैनिक प्रकाशित होता है। उसके दिसम्बर १४, १६७२ के अंक में एक बार्ता प्रयम पुष्ठ पर छ्यो बी। उसमें लिखा था कि इस देश में एक काहिमक (Kalmyk) प्रदेश है। उस्ती प्रमुख राजधानी का शहर है एलिस्ता (Elista)। उसनगर में काल्मिक भाषा में रामायण छपी है। कुछ विद्वानों ने संस्कृत रामायण का अनुवाद किया है। काल्मिक दन्तकथाओं में रामायण के कई प्रसंग प्रस्तुत किए जाते हैं। उस प्रान्त के प्रन्यालयों में प्राचीन काल्मिक लिपि में लिखे रामायण के सात संस्करण सुरक्षित हैं।"

उस वार्ता से यह बात स्पष्ट हो जाती है कि रूस में प्राचीनकाल से रामायण प्रचलित है। मांखिक कथाओं के रूप में और लिखित साहित्य के हुए में भी। वह काल्मिक प्रदेश में होता भी बड़ा हो औ चित्यपूर्ण है क्योंकि कारिमक यह बात्मीकि का ही तो अपभ्रंश है। इस उर्फ Russia ऋषीय देश है और बारमीकि एक प्रसिद्ध ऋषि हैं। हो सकता है कि बारमीकि काल्पिक प्रदेश में ही रहते हो और उन्होंने रामायण वहीं लिखी हो।

इस प्रकार ईमाई और इस्लामी प्रदेशों की लोक परम्परा और साहित्य का वदि वारीकी से शोध किया जाए तो छिपाए गए या नष्ट किए गए वैदिक संस्कृति के ढेर के ढेर प्रमाण मिलेंगे।

मंगोलिया

हसी भाषा में Domodin Suren नाम के लेखक ने लेनिनग्राड नगर वे प्रकाशित किए प्रत्य में मंगोलियाई और काल्मिक भाषा की रामकथाओं का संकलन प्रस्तुत किया है। दामोदिन संस्कृत दामोदर का अवभंश है। सुरेन् नाम नुरेन्द्र और श्रूसेन का अपश्रंश है।

प्राध्यापक CF. Golstunky का लिखा एक हस्तलिखित प्रम्य Academy of Sciences, U.S. S. R. की साइबेरियन् शाखा में स्रक्षित है। उसमें व्होलगा नदी के किनारे के प्रदेश में जो रामक्या प्रचलित XAL.COM

है यह कारियक भाषा में प्रस्तुत की गई है। लेनिनग्राड नगर में रूसी और मंगोलियाई भाषाओं में सिखी और भी रामकथाएँ उपलब्ध हैं। आयरलेंड में राम

Shell Company's Guide to Ireland नाम के ग्रन्थ में पृष्ठ १६ पर एक उपयुक्त उत्तेख है। वह ग्रन्थ Lord Killanin क Michael V. Duignan (Eubury Press, London) ने सन् १६६७ में लिख. कर प्रकाशित किया।

इसमें गोरे जिला (Gorey County) सम्बन्धी जानकारी देते हुए लिखा है कि Wexford नगर के उत्तर में एक मील की दूरी पर Ramsfort House यानी रामदुर्ग गृह है। सन् १६५१ में उसका निर्माण हुआ। इस इमारत में अन्य स्थान से लाया एक शिलालेख रखा है। यह फार्स (Ferns) नाम के गाँव में बने धमंगुरू के प्रासाद (Bishop's Palace) का शिलालेख है। यह महल सन् १६३० में वयोवृद्ध कुस्ती पुरोहित थांमस राम (Thomas Ram) ने बनाया। वह काव्यमय शिलालेख है—this house Ram built for his succeeding brother's

Thus sheep bear wool not for themselves but others इसका हिन्दी अनुवाद इस प्रकार होगा—यह महल धर्मगुरु राम ने आगामी पीठाधीओं के लिए इस प्रकार बनाया जैसे निजी बदन का ऊन दूसरों को पहनाती हैं भेड़ें।

इन जिलालेख से जात होता है कि कुस्ती बनने पर भी यूरोप में राम नाम रखने की प्रथा कायम है। दुर्ग का भी राम से नाम रखा जाता था। Killanin यह एक प्रत्यकार का नाम किलेदार अर्थ से पड़ा है।

इंग्लेण्ड में सागर के किनारे Ramsgate नगर है जो स्पष्टतया राम-षाट का ही बिकृत रूप है। रामदार भी उसका प्रचलित नाम सार्थ है।

कांग्ल भाषा में फिले की दीवार के अपरी किनारे को rampart कहते

ठूमे भारकर द्वार शादि तोड़ने के लिए जो बड़ी मोटी लकड़ी या खम्भे अयोग किए जाते हैं उन्हें रामरोंड (Ramrod) इसलिए कहा जाता है कि बानर सैनिकों ने बड़े-बढ़े वृक्ष गिराकर उन्हें ठूस-ठूसकर लंका द्वार तोड़े।

#### 29

#### श्रीकृष्ण भी विश्वदेव रहे हैं

विश्वले अध्याय में हमने यह दर्शाया है कुस्तपूर्व समय में रामचन्द्र जी को सारे विश्व के लोग ईश्वरावतार मानते थे। उसी प्रकार श्रीकृष्ण की भी नारे विश्व में मान्यता थी।

आधुनिक युग में जब बड़ी संख्या में लोग इस्लामी या ईसाई बनाए गए हैं, लोगों को ऐसी कटरना करा दी गई कि राम, कृष्ण, शिव, दुर्गा आदि देवता केवल भारत में या हिन्दु लोगों में ही पूज्य हैं। उस अन को दूरे करना धावश्यक है।

कृस्त सन् पूर्व समय में विश्व के सारे लोग तनातन वैदिक आयं धर्म के ही अनुवायी थे। आजकल की परिभाषा में बैदिक संस्कृति का ही नाम हिन्दु धर्म है। अतः इस अर्थ से कृस्तपूर्व काल में विश्व के सारे लोग हिन्दू ही थे। इसी कारण आजकल हम जिन्हें हिन्दु देवता कहते हैं वे सारे विश्व में पूजे जाते थे। उन्हीं देवताओं के प्राचीन मन्दिर आज करें, मस्जिद या गिरजाघर कहला रहे हैं।

इसका प्रमाण प्राचीन लेखकों के प्रत्यों में पाया जाता है, जिनके नाम मेगेंस्थेनीज, स्त्यो, हीरोडोटस, जोसेफत आदि है। लेखकों के दे नाम भी स्वयं वैदिक परम्परा के और संस्कृत भाषा के हैं। मेगेंस्थेनीज यह मेघस्या नईग का अपभ्रंत है। हीरोडोटस् यह हरिदृतस् नाम का विकृत ग्रीक जेक्चार है। हरिदृत यानि भगवान का दूत। पैगम्बर यह इस्लागी शब्द "प-ग-अंवर' का अपभ्रंश है। "प्र-ग-अंवर" भी आकाश से पृथ्वी की ओर निकला दूत ही है। प्रगम्बर शब्द का उच्चार पैगंबर हुआ है। XAT,COM.

ही रोडोटस् के यन्य में लिखा है, "फिनीशिया प्रदेश के टिरा नगर में हरक्युलिस का एक बड़ा प्रसिद्ध मन्दिर है। यह सुनकर में वह मन्दिर देखने गया। मैंने वह देवस्थान देखा।" (पृष्ठ १३६, खण्ड १, हीरोडोटस्)।

हीरोडं दस स्वयं भावक स्वभाव का हिन्दू उर्फ वैदिकधर्मी या। उस काल में समय मारे ही लोगों में धर्म के प्रति बड़ी श्रद्धा होती थी। उस काल में सबंघ वैदिक संस्कृति ही प्रसृत थी। दूसरा कोई धर्म था ही नहीं। ग्रीक साहित्य में हेराक्लीज् (Heractles) या हरक्युलिस् (Hercules) यह जो सोहित्य में हेराक्लीज् (Fractles) या हरक्युलिस् (Hercules) यह जो दो नाम आते हैं वे "हरिकुल-ईश" इस संस्कृत शब्द के विकृत या प्राकृत हो नाम आते हैं वे "हरिकुल-ईश" इस संस्कृत शब्द के विकृत या प्राकृत हो नाम आते हैं वे "हरिकुल-ईश" इस संस्कृत शब्द के विकृत या प्राकृत हो नाम आते हैं। हरि यह विष्णु भगवान का नाम है। राम और कृष्ण उसी के अवतार है। अतः हरि-कुल-ईस यानि हरि के कुल में अवतरित भगवान राम, कृष्ण आदि।

वैदिक संस्कृति में देवताओं के सैकड़ों या हजारों नाम होते हैं। इसी कारण इस्लामी बने नीगों में भी ईश्वर (अल्ला) के ६६ नामों की माला जयी जानी है।

कृत्व का अपभ्रंश भारत में भी कृस्त या कृष्ट होता है। करनड़ और बंगाली, भारतीय कृष्ण नाम के व्यक्ति को 'कृष्ट' कहकर पुकारते हैं। उसी प्रकार विष्णु को भी विष्टु या विष्टू कहा जाता है। भारत के जमशेदपुर नगर में एक विभाग का नाम विष्णुपुर होते हुए भी वह विष्टुपुर कहलाता है।

पूरोप के ग्रीस देश में 'ईशम् कृष्ण' नाम का कुछ लोग 'जीभम् कृस्त' ऐसा उच्चारण करते थे। जैसे बचन और बचन, योगी और जोगी तथा पणवंत और असवंत ऐसे विविध उच्चारण लोगों में रूढ़ रहते हैं। उस समय मगदद्गीता को ग्रीस और रोम में इष्णनीति कहा जाता था। कई लोग विधुड़कर उसका उच्चार 'कुस्तनीति' करते थे। वही पंथ वैदिक परंपरा से विगड़कर कृष्टिचयानिटी कहलाने लगा। अतः वास्तव में अपने आपको कृस्ती मा ईमाई मानने वाले लोग कृष्ण ईश् या ईश कृष्ण पंथ के लोग हैं। इस बास का आगे हम और भी विवरण देंगे।

#### हातंत्रह में कृत्व

ब्रोप में जो हार्तका देश है उसकी राजवानी है अम्स्टरडम्। उस

नगर का सबसे बड़ा होटल कृष्णपोल्सकी कहलाता है। कृष्णपोल्सकी का अर्थ है पोलैण्ड देश का कृष्ण। इससे पता चलता है कि यूरोप के बोलैण्ड, हालैण्ड आदि देशों में दूढने से कृष्ण नाम अभी भी कही पाया जाता है।

अंस्टरडम् यह संस्कृत "अंतर्धाम" शब्द है क्योंकि वह नगर सागर स्तर से नीचे होने से सागर किनारे पर बांध बनाकर जल अन्दर आने में रोकना पड़ता है। आंग्लभाषा में हॉलण्ड प्रदेश को नीदरलण्ड (Netherland) कहते हैं। उसके आरम्भ में यदि A अक्षर लगाकर उस शब्द को पड़ा जाए तो वह अंतरलण्ड उर्फ अन्दरलण्ड, यानि 'सागर स्तर से निम्न भूमि' ऐसा ही होगा। अतः राजधानी "अन्तरधाम" व देश "अन्दरलण्ड" दोनों ही वैदिक संस्कृत शब्द हैं। इस प्रकार यूरोप का प्राचीन भूगोल मारा संस्कृतमय है।

#### स्पेन देश में कृष्ण

स्पेन देश के दक्षिणीतट पर कंडीज नगर है। वहां भूमि का एक लम्बा मुकड़ा भाग सागर में गया दीखता है। उसे promontary या समुद्रधुनि कहते हैं। उसे पवित्र भूमि कहा जाता था क्योंकि वहां कृष्ण के मन्दिर होते थे। स्ट्रबो नाम के ग्रीक ग्रन्थकार ने लिखा है कि उस भूमि में Rhadamanthus के बहुत मन्दिर थे। राधामध्यस शब्द "राधा-मनस्य-ईश" इस संस्कृत समास का अनाड़ी ग्रीक उच्चार था। राधा-मनस्थ-ईश का अथे हैं "राधा के मन में निवास करने वाले भगवान अर्थात् कृष्ण। (वृष्ठ २५३, सण्ड १, स्ट्रबो द्वारा लिखित भूगोल)। ग्रीक परम्परा में राधा-मनस्थ-ईश के अनेक मन्दिरों का उल्लेख है। भारत में जिस प्रकार राधाबल्लभ, राधारमण आदि नाम होते हैं वैसे यूरोप में 'राधा-मनस्थ-ईश' हरक्युलिस उफे हेरेंक्लिश यानी हरि-कुल-ईश आदि कृष्ण के नाम रूढ़ थे।

Albert J. Edmunds लिखते हैं, "स्ट्रॅबो के अनुसार भारत तक का एशिया खण्ड बकस (Bachhus) को समर्पित था। उसी प्रदेश में हरि-कुल-ईश और बॅकस् को पूर्ववर्ती प्रदेशों के स्वामी कहा जाता था। विवित्तीन और गिस्न की संस्कृति के वही उद्गमस्थल थे। ग्रीक और रोमन जनता

XOI.COM

के बॅक्स और मित्रस् देवता उसी प्रदेश के थे।"(पृष्ठ ४४ Buddhist and Christian Gospels, The Yukwan Publishing House, Tokyo, 1905)

इस अवतरण से यह जान पड़ता है कि स्ट्रेंबो के अनुसार सारे एशिया सब्द में बॅक्स यानि 'त्र्यंबकेश उर्फ शिव' की भिक्त होती थी। यीस और रोम में बॅक्स (Bacchus) देवता व्यंबकेश नाम का विकृत रूप था। विश्रंबक यानि तीन चक्ष वाला (शिव) और मित्रस् सूर्य का नाम था। यह सारे बंदिक देवता होने के कारण महाभारतीय युद्ध के पश्चात् विविध संक्ति हो नाम से भिन्त-भिन्न पंथों में सर्वत्र छिन्त-भिन्न रूप में वैदिक संस्कृति हो चल रही थी।

एक प्राचीन ग्रीक लेखक का नाम है Onesicritus जो स्पष्टतया Om Shrikrismas यादि के श्रीकृष्णस् है। ग्रीक लोग एक दूसरे से मिलने पर "हरि तुते" कहते हैं जो "हरि रक्षतु ते" का ही फटा-टूटा रूप है।

ग्रीस में क्स्तपूर्वकाल में ईशानी पंच होता था। ईशान् 'शंकर' का नाम है। उसी से उत्तर पूर्व दिशा को ईशान्य कहते हैं। शंकर का निवास-स्वान कैलाश-पर्वत वहीं है। अतः ग्रीस के ईशानी उर्फ Essense लोग शिक्पंणी लोग थे। इसी कारण ग्रीस और रोम में शिव की मूर्तियाँ और गंकर को पिण्डियां भी बड़ी संख्या में प्राप्त होती रही हैं।

#### पोप के बैटिकन् में वैदिक साहित्य छिपाया गया

पूरीप खण्ड के दक्षिण में इटली देश है। उसकी राजधानी रोम मूलतः रामनगर है। उस नगर में वैटिकन (Vatican) नाम का प्राचीन इस्तपूर्व समेपीट है। आजकल वहां जो कृस्तिपंथ का सचाँच्च धर्मगुरु रहता है उसे पापह उन्हें पोप उन्हें पापा कहते हैं। यह वैटिकन झटद 'वाटिका' का अपश्रंश है। कृस्तपूर्व काल में वह वेद-वाटिका थी। सन् ३१२ के लगभग नए कृस्ती बने सम्राट कांस्टेंटाइन ने अचानक उस वेद वाटिका पर छापा मार कर वहां के वैदिक संकराचार्य का वध करके उस धर्मपीठ पर एक इस्ती को विद्याकर उसे कृस्ती धर्मगुरु घोषित किया। उस समय जो भगदड़ मची उसका बन्ने अन अने स-अने स-अने

1968 28, The Secret Doctrines of Jesus, Supreme Grand Lodge of A M O R C, San Jose, California..., #7 1972) 1 के निस्ते हैं, "Unquestionably the holy Roman Church has preserved in its secret archives in Rome or elsewhere many sacred manuscripts. There is considerable evidence to indicate that within its sealed vaults INACCESSIBLE TO ALL BUT A VERY FEW, ARE CERTAIN ORIGINAL DOCUMENTS. Some other rare documents preserved in the Vatican or within the walls of Vatican city are copies of original documents and records which are preserved in archives outside of the control of the holy Roman Church. In other places fortified archives of great antiquity are preserved other documents and records, and in the secret archives of several monastic orders OF A NONSECTA-RIAN NATURE ARE PRESERVED and open to occasional examination by competent authorities... To believe that the creators of the Holy Roman Church made no exhaustive study of the manuscripts and records in their possession or which they had agents searching for in every land, is to ignore the fact that their own records of their council discussions and debates reveal how carefully they weighed every reference. Year after year, century after century, these debates continued, and the records of them clearly show that the councillors had before them many fare records which they officially proclaimed as either INCOMPETENT, DANGEROUS, secret or contradictory to the principles of Christian theology which they were Stadually establishing...The matter of the selection of the manuscripts constituting. The books of the Bible offers an

excellent picture of how these high councils ARBITRA.
RILY choose and rejected authentic and reliable sources of information at their disposal-

उपरोक्त उद्धरण के लेखक स्वयं एक कट्टर ईएाई व्यक्ति हैं। उनका विश्वास है कि बीचु कृस्त ईश्वर अवतार थे और पापा उर्फ पोप का सब-मुझ एक पवित्र कृस्ति धर्मपीठ है। तथापि उन्होंने ऊपर जो जानकारी है। है वह अन्याने कृस्ति धर्म की कृत्रिमता का सारा भण्डाफोड़ कर देती है। ऊपर दिए आंग्त उद्धरण का हिन्दी अनुवाद इस प्रकार है—

गईसाई धर्मपीठने निरचय ही रोमनगर में या और कहीं बहुत से पित्र वस्तावेजों के गुष्त अण्डार रखे हैं। विपुल प्रमाणों से पता चलता है कि धर्मपीड के बन्द तहलानों में कुछ मूल दस्तावेज इतनी गुप्तता से रहे हैं कि चन्द व्यक्तियों को छोड़कर अन्य किसी को वे कागजात देखने को नहीं मितने और अन्य वड़े महत्त्वपूर्ण कागजात जो वैटिकन् नगर में रखे हए है वे ऐसे बुछ मूल दस्तावेजों की प्रतियाँ हैं जो बैटिकन् धर्मपीठ के नियंत्रण के बाहर किसी अन्य स्थान पर रख दी गई हैं। कुछ और दस्तावेज बहे प्राचीन नमप से अन्य सुरक्षित स्वानों में रखे हुए हैं। और जो साधु-सन्त किमी विशिष्ट पंच के नहीं हैं उनके पोथीखाने में भी कुछ दस्तावेज ऐसी बृष्तवा ने रंसे हुए हैं कि वे क्वचित् किसी विशेष अधिकारी व्यक्ति को ही बताए दाते है। ईसाई धर्मपीठ के प्रस्थापकों ने, उनके निजी कब्जे में जो मूल प्राचीन दस्तादेव हैं या जिनका पता लगाने के लिए उनके कार्यकर्ता कई स्थानी पर ही आए, ऐसे दस्तावेजी का, स्वयं अध्ययन न किया ही ऐमा हो हो नहीं नकता। वयोंकि उनके धर्मसंसदं और धर्मचर्चाओं की टिप्पणियों से पना चयता है कि वे सारी बातों का कितना चंत्रान रखते थे और कितनी सूक्ष्मता से विचार करते थे। सैकड़ों साल प्रतिवर्ष उनकी बचीएँ बलती रही जिनसे पता चलता है कि उन्होंने कई दस्तावेज देख टांस और दनमें में कुछ निकरमें, कुछ संकटकारी, कुछ गुप्त और कुछ क्स्तो घमनत्वों ने बसंगत ऐसा उनका वर्गीकरण किया। Books of the Bible नामक क्रवी में जो दस्तावेज मंकलित किए गए हैं उनसे पंता बलता है कि ईसाई पंच के मूत्रवारकों ने कितनी अंटबांट और अंधायुन्ध पहित है

इस्तादेजों का वर्गीकरण किया।

जिस कृस्ती लेखक H. Spencer Lewis ने ऊपर लिखी जानकारी ही है वह भोल-भाले और भावक कुस्ती दीखते है। यदि ऐसा न होता तो वन्हीं के लिखे उस विवरण से वे जान जाते कि जिसे वे ईसाई धर्म या पंच नम्भते हैं वह एक बड़ा गहरा और विशाल पड्यंत्र है। यदि सबम्ब हो इस्त नाम का कोई अवतारी व्यक्ति होता और वह कोई नया वानिक पंच बताता तो उसके दस्तावेज छुराने की और उनके सम्बन्ध में गुप्तता रखने नी आवश्यकता ही नहीं होती। किन्तु पीटर, पाल आदि कुछ दह्शतवादियों को एक कपोलक दिवत ईसा के नाम सत्ता और अधिकार की अभिलापा ते एक नया पंच चलाने के कारण सारी हेरा-फेरी करने की आवश्यकता पड़ी। यदि वैटिकन कृस्ती पीट ऐसे पड्यन्त्र पर आबारित हो तो उसे पवित्र, धार्मिक पीठ मानना कहां तक उचित है ? राजनिवक बातों में जिस प्रकार हेरा-फेरी, गुप्तता, उल्टा-सीवा आदि तिकड्म व्यवहार होते रहते है वैसे ही यदि किसी धर्मपीठ में होते रहे तो ऐसा घर्मपीठ पवित्र नहीं माना बाना चाहिए। वैटिकन् ने कुछ कागजात, धर्मग्रन्य आदि यदि छुपा रखे है, तो हो सकता है कि उन्होंने राम, कृष्ण, शिव आदि वैदिक देवताओं की मृतियां, शिलालेख, वैदिक साहित्य, रामायण, महाभारत आदि सामग्री भी संकटकारी, गुप्त, निकम्मी आदि कहकर किसी के हाय न लगे ऐसी गुप्तता से रख दी हो या नष्ट कर दी हो।

जपर दिए प्रमाणों से एक बात स्पष्ट है कि कस्ती धर्म के निर्माण के नम्बन्ध में कई बातें इसलिए गुप्त रखी गई हैं कि यदि जनता को पता नगे कि वह पंथ निर्मूल, निराधार है तो विश्व भर में शक्ति सम्पन्त और यनवान कस्ती पंथ का भट्टा ही बैठ जाएगा।

सम्राट काँस्टेंटाइन की रोमन सेना ने यूरोप पर उसी प्रकारकृस्त पंच उत्तवल से योपा जैसे उसके ३०० वर्ष बाद अरवों ने मारकाट से मुसलमान वनने को लोगों को बाध्य किया।

#### इंशानी (शिव) पंथ

The Mystical Life of Jesus ग्रन्थ के पृष्ठ २८ पर लेखक

XAT,COM.

H. Spencer Lewis ने कहा है "Every member of the Essenese in Egypt or Palestine, had to be a pure-blooded descendant of the Aryan race".

इसका हिन्दी अनुवाद इस प्रकार है "ईजिप्त या पैलेस्टाइन में ईशान-

पंथी लोग सारे पनके आयंबंशी ही होते थे।"

आयं नाम का कोई बंश कभी विश्व में था ही नहीं। आयं धर्म है। उसी के वैदिक धर्म, सनातन धर्म और आधुनिक नाम हिन्दु धर्म हैं। किसी भी वंश के व्यक्ति आयंधर्मी हो सकते थे। क्रस्तपूर्व काल में तो सारे विश्व में आयंधर्म ही था। अतः Speacer Lewis लेखक ने अनजाने में जो तथ्य प्रकट किया है वह बड़ा मौलिक है। उनके उद्गार का तात्पर्य है कि ईशानी लाग आवंधमी यानि वैदिकधर्मी थे। यह सोलह आने सही है है क्योंकि शिव वैदिक देवता होने के कारण ईशानी लोग वैदिक या सनातनी या आयं के अतिरिक्त हो ही क्या सकते थे ?

उसी लेखक ने आगे लिखा है "पंच दीक्षा लेते ही प्रत्येक ईशानी एक एक शुभ्र कौपीन धारण कर पैर में खड़ाऊ पहनता था।" यह और भी

पक्का सबूत है कि ईशानी एक वैदिक पंथ ही या।

प्राचीनकाल में आयं, ईशानी, समरीटन् (यानी मनुस्मृति आदि स्मृति ग्रन्थों के अनुसार आचरण करने वाले), स्टोहक्स् (यानि स्तविक जो स्तवन करा करते), सड्शिअन्स् (यानि साधुजन), रोमन् (यानी रामपंथी), इति व्ययनम (यानि अजपति राम के देश के), असीरियन्स् (यानि असुर) सीरियन्स् (यानि सुर) बेबीलोनियन् (यानी बाहबलिनीय), ग्रीक, ज्यू (गर्), अरब, चीनी आदि वैदिकधर्मी यानि हिन्दु ही होते थे। मलेन्शियन्स् (Malencians) नाम के लोगों का भी उल्लेख आता है। ये म्लेच्छ लोग

स्पेतर लुइस लेखक ने अपने ग्रन्थ के पृष्ठ ३५ पर लिखा है, "ये जो ह्यानी जीग होते थे, वे बात के इतने पर्यके थे कि उनके मुँह से निहाला कोई भी शब्द पक्का दचन होता था।" यह भी तो वैदिक धर्म का ही लक्षण है। इसका एक बड़ा प्रमाण संस्कृत के "वचन" शब्द में मिलता है। संस्कृत में सादे कथन को भी "वचन" कहते हैं और एतिजा को भी "वचन" ही

कहते हैं। 'प्राण जाई पर बचन न जाई' यह प्रत्येक वैदिक वर्मी व्यक्ति के आधरण का पक्का नियम था।

#### प्राचीन विश्व में कृष्ण पूजन

H. Spencer Lewis के ग्रन्थ में पृष्ठ १३५ पर मुकुटबारी शिशु का एक चित्र मुद्रित है और उसके नीचे उल्लेख है "Research has revealed that a similar statue of a holy child was exhibited on Christmas Day in many lands before the Christian era." यानि ऐसे एक देवी बालक की प्रतिमाएँ कुस्तपंच प्रस्थापित होने के पूर्व कस्तमास दिन को कई प्रदेशों में प्रतिस्थापित की जाती थीं।

स्वेंसर लुइस के ग्रन्थ में ऐसे कई बड़े अर्थगिभत बाक्य है जिनका मर्म स्वयं उनके घ्यान में नहीं आया। कृस्ती विद्वानों की यही दुर्दशा रही है कि ईसाई पंथ और परम्परा की कृत्रिमता और निराधारिकता के ऐसे कई प्रमाण उनकी दृष्टि पथ में आने पर भी वे उन प्रमाणों का मर्म या रहस्य समभ नहीं पाए। इतनी उनकी मति और बुद्धि कृस्ती पंथ की अंटशंट कल्पनाओं से भ्रष्ट और विधर हो गई थी कि जो-जो प्रमाण वे स्वयं प्रस्तुत करते हैं उन्हीं का मर्म वे स्वयं आकलन नहीं कर पाते।

अब उनके उपरोक्त बाक्य में ही देखें कितनी महत्त्वपूर्ण बातें कही गई हैं। एक तो यह कि कृस्ती के पूर्व ही एक देवी बालक की मूर्ति प्रस्था-पित करके उसकी पूजा करने की प्रया थी। भला वह देवी बालक कृष्ण के अतिरिक्त और हो ही कौन सकता है ? उसी कृष्ण का अपभ्रंश जैसे कृस्त हुआ वैसे कृष्ण मूर्ति की ही नकल में कृस्त मूर्ति बनाई गई। अतः कृष्ण जन्म की भौकी और कृस्त जन्म की भाकी एक जसी होती है।

दूसरी बात स्पेन्सर लुइस ने यह कही है कि ईसा उर्फ क्स्ती के पूर्व ही कुस्तमास का त्यौहार भी होता था। यदि वह कुस्तमास का त्यौहार प्राचीनकाल से ही होता रहता था तो वह स्पष्टतया कृष्णमात का ही त्यीहार या। यदि आजकल उस त्योहार को कृस्ती उसे ईसाई लोग ही मनाते हैं तो उसका रहस्य क्या है ? वह कुस्ती त्योहार तो है नही क्योंकि कृस्त के तथाकथित जन्म के पूर्व भी वह मनाया जाता था। कर्मठ क्स्तीजन XAT,COM.

और कृस्त प्रधा के जानकार भी यह मानते हैं कि तथाकथित कृस्तमान कृस्ती त्यौहार नहीं है।

#### कृष्णमास का त्योहार

अतः जिसे आजकत कृस्मास या कृस्तमास कहते हैं वह वास्तव में कृष्णनास त्योहार है। यह त्योहार मध्यरात्रि को ठीक वारह बजे घंटिया यजाकर मनाया जाता है। वह पूरी वैदिक प्रया ही तो है।

यह रात्रि के १२ वजे इसलिए मनाया जाता था कि लम्बी अंधेरी रातें समाप्त होने पर उत्तरायण में दिन धीरे-धीरे बड़ा होने लगता है। इसलिए उस स्पौहार को "बड़ा दिन" भी कहा जाता है। उस दिन मध्यरात्रि को लम्बी अंधेरी रातों की चरमसीमा मानी जाती थी। उसका नाम कृष्णमास यानि काला महीना या लम्बी अंधेरी रात वाला महीना इसी कारण से पड़ा।

उसे कृष्णगास यानी कृष्णपूजन का महीना कहने का और एक प्रयोजन भगवद्गीता में दिया हुआ है। कृष्ण भगवान् कहते हैं, "मासानां पागंगीवॉडहम्" यानी सारे महीनों में मागंशीर्ष मास ईश्वर रूप है। दसम्बर ही मागंशीर्ष होता है। इस प्रकार दिसम्बर २३-२४-२५ को दक्षिणायन का जन्त और उत्तरायण का आरम्भ दर्शाने वाले कृष्ण मास का उत्सव समूचे विश्व में कुस्तपूर्व काल से ही मनाया जाता था।

उस यास में कृष्ण का पूजन रूढ़ होने का एक कारण यह था कि महाजारतीय युद्ध भी मागंशीय में ही समाप्त हो गया था। शरशैया पर लेटे
भीष्मितितामह इच्छामरण स्वीकारने के लिए उत्तरायण आरम्भ होने की
प्रतीक्षा कर रहे थे। कौरव सारे मारे गए थे और पाण्डव सारे उदासीन हो
गए थे। ऐसी अवस्था में औकृष्ण ही एकमात्र देवतुल्य व्यक्ति माने गए।
युद्ध समाप्ति का आनन्दोत्सव भी मनाना था। ऐसे अनेक कारणों से महानारतीय युद्ध समाप्ति का वह उत्सव कृष्ण मास के नाम से मध्य-रात्रि के
यन्य वर् ह्णोंल्लाम से मनाने की प्रथा पड़ी। योगायोग से कृष्णजन्म समय
और तम्भी राजि की चरमसीमा का समय एक ही था। अतः मध्य-रात्रि को
(१२ वर्ष) चण्डानाद से मध्य रात्रि को वह आनन्दोत्सव आज तक मनाया

बाता है। कुस्ती कर्मंठ लोग, धर्मगुरु और कुस्ती बिद्वान सारे हो, कुसमास्, गहर्दशाई त्यौहार नहीं होने से उसे मनाना योग्य नहीं, ऐसे चिल्ला-चिल्लाकर कहते रहे हैं, फिर भी कुस्तपन्थी जनता हो वह त्यौहार बड़ी धूमधाम से और चाव से बयों मनाती है ? इसलिए कि वे मूलतः कुरणपन्थी लोग होने से मना करने पर भी कुरणमास का त्यौहार मनाना निजी कर्तव्य समझते हैं।

#### इसे X'mas क्यों कहते हैं ?

कृष्णमास की बैदिक विशिष्टता का ऊपर हमने जिस तरह सर्वागीण और परिपूर्ण विवेचन प्रस्तुत किया है वैसा कुस्ती लोग कभी दे नहीं पाएँगे।

कुस्ती लोगों से पाठक यह भी पूछें कि कुसमास् (Chrismas) को X'mas ऐसा भी लिखा जाता है, वह क्यों ? उसका भी ठीक विवरण वे दे नहीं पाएँगे। आंग्लभाषा में तो फलाना, डिमका आदि अथों में X Y Z कहा जाता है। तो पाठक कुस्ती लोगों से यह पूछ सकते हैं कि X'mas को Y'mas या Z'mas क्यों नहीं कहा जाता ? इसका सही उत्तर वे इसलिए नहीं दे पाएँगे क्योंकि सारी कुस्ती प्रथा ही उल्टी-सीधी काल्पनिक, निराधार, कृष्टिम कल्पना पर ढाली गई है, अतः पग-पग पर उसमें असंगत बातों की भरमार है।

संस्कृत और वैदिक परम्परा के आधार पर विश्व इतिहास की ऐसी कई गुरियमाँ भट सुलभ जाती हैं क्योंकि सारे विश्व में लाखों वर्ष तक वैदिक संस्कृति और संस्कृत भाषा ही रही है। उसके आधार पर देखिए उपर प्रस्तुत की हुई समस्या को हम किस तरह सुलभाते हैं।

पुराणों में विणत वैदिक क्षत्रियों का जब विश्व साम्राज्य था तब वैन, वैशास, ज्येष्ठ आदि मासों के नाम थे और उन्हें कम के अनुसार आकाश (यानी अम्बर) का पहला भाग, दूसरा भाग आदि दृष्टि से एकाम्बर, दिनीयाम्बर आदि भी कहा जाता था जैसे आजकल जानेवारी को पहला मास, फेब्रुवारी को द्वितीय मास इत्यादि गिना जाता है। मार्च के लगभग वैदिक नववर्ष सारे विश्व में आरम्भ होता था, अतः उसे पहला मास समभकर ही सेप्टेंबर (सप्ताम्बर) सातवाँ मास, ऑक्टोबर (अष्टाम्बर)

आठवां मास, नव्हेम्बर (नवाम्बर) नौवां मास और डिसेम्बर (दशाम्बर)

दसवी माम कहनाता था।

आजकत हम यदि गारे बूरोपीय लोगों को पूछें, "भाई सेप्टेम्बर, आंबरोबर-नब्हेम्बर-डिसेम्बर, नामानुसार तो ७वें, ८वें, ६वें और १०वें मास है किन्तु सूरीपीय क्रम में उन्हें हर्वा, १०वा, ११वां और १२वां माम माना जाता है। ऐसा क्यों ? तो वे उत्तर दे नहीं पाएँगे। क्योंकि अतीत के वैदिक विद्व साम्राज्य के समय का मास-क्रम उन्हें अज्ञात है। ऐसी और देर गरी बातें हैं जो अधिकतर लोगों को अज्ञात रह जाती हैं क्योंकि उनका मूल वैदिक इतिहास में है जो आधुनिक पाठ्य-पुस्तकों में अन्तर्भूत नहीं है।

सन् १७४२ तक इंग्लंग्ड का नववर्ष मार्च २२ को ही आरम्भ होता था। अतः गार्च ही पहला मास होता था। सारे यूरोप में और अन्य देशों में भी यही प्रया थी। किन्तु एकाएक यूरोप के लोगों ने कुछ सदियों पूर्व जानेवारी को गहला मास किया और सेप्टेम्बर आदि कम असंगत हो गया। फिर भी नाम वही रहा पर क्रमसंख्या बदल गई। अतः इतिहास विकृत हो गया।

#### गणराय ईश का मास

जानेवारी को पहला मास कहने की प्रया भी एक तरह से वैदिक संस्कृति के दूसरे एक आधार पर की गई। कई प्रदेशों में माधी गणेशोत्सव का मी बढ़ा महत्त्व होता है। मार्च में यदि चैत्र आरम्भ होता हो तो जानेवारी में माथ और फेबुवारी में फाल्गुन पड़ेगा। माघी गणेशोत्सव की प्रथा जैसी अभी भारत में विद्यमान है बैसी कुस्तपूर्व विदव में होती थी। इसी कारण इस मास की पहचान गणराबईश का मास ऐसी होती थी। उस गणराब-हैं बब्द को ग्रीक द रोमन् लोग Jana-rai-is लिखने लगे। अतः उसका स्पेलिम Januarius होने लगा। जानेवारी January यह उसी का बिगड़ी क्य है। इस प्रकार वर्ष के मासों का मूलकम हो या कुछ सदियों पूर्व उत्की परिवर्तित स्थ हो, दोनों वैदिक आधार पर ही किए गए हैं। ऐसे ही उदाहरकों से बेंदिक संस्कृति की विश्वव्यापकता सिद्ध होती है। गणेश की पूजा सबंप्रथम होती है अतः वर्ष भी उसी के पूजा मास से आरम्भ होत कि जन्तपूर्णा के, ऐसा परिवर्तन किया गया।

हिसेम्बर, यह दसवां मास होने के कारण उसका दशाम्बर नाम पड़ा। वही आंकड़े में दसवा मास X'mas ऐसा लिखा जाता है। क्योंकि रोमन जिनती में १० का आंकड़ा X था। अतः X'mas यानी दशम मास और डिसेम्बर यानि दशाम्बर का अर्थ भी दसवा मास है। तथापि वर्तमान बरीपीय प्रथा में २४ डिसेम्बर के दिन को या तो X'mas कहते हैं या २४ में ३१ डिसेम्बर के पूरे सप्ताह को X'mas कहते हैं। यह कितना बड़ा प्रनाद है कि नाम है दसवाँ मास और उसे आजकल समका जाता है एक अकेला दिन या केवल एक सप्ताह।

#### X'mas यानी दसवाँ सास

दूसरी एक समस्या यह है कि X'mas को कुस्त उर्फ ईसा का जन्म-दिन भी मानते हैं। कुस्ती लोग स्वयं कबूल करते हैं कि कुस्त के जन्म का पता ही नहीं है। किन्तु २५ डिसेम्बर तो कृस्त की जन्म तारीख कतई नहीं 意り

अत: २५ डिसेम्बर को कुस्त का जन्मदिन मानना ही चूक है। एक और प्रश्न यह उठता है कि यदि २५ डिसेम्बर कुस्त की जन्म-तारीख मान भी ली जाए तब भी उसे X'mas क्यों कहते हैं ? X कोई कुस्त का द्योतक बिह्न नहीं है और "मास" का अर्थ जन्मदिन नहीं है। अतः X'mas मास का अर्थ पूरे यूरोप में कुस्त का जन्म-दिन ऐसा जो किया जाता है वह पूर्णतया निराधार है। इस पर सारे विश्व में पढ़ाई जाने वाली वातें कितनी तकंदीन और निराधार हैं यह पाठक सोच सकते हैं। इतना अज्ञान, इतनी अविद्या विश्व में इसलिए फैली हुई है कि विश्व को उसका मूल बैदिक इतिहास मुला दिया गया है और कुछ अण्ट-सण्ट, टेढ़ी-मेढ़ी बातों पर ही प्रचिति इतिहास का ढाँचा उल्टा-सीधा खड़ा किया गया है।

हस्तपूर्व काल में जिस देवी शिशु की मूर्ति प्रस्थापित कर उसकी पूजा की जाती थी वह बालक मुकुटघारी बताया जाता था यह भी एक वड़ा ममाण है। वैदिक संस्कृति में राम, कृष्ण आदि देवावतार मुकुटधारी बनाए नाते हैं। कुस्त तो कभी मुकुटधारी था ही नहीं। वह तो एक गरीब बढ़ई

का शिधु था। उसकी मृत्यु भी इतनी भीषण तरह की हुई कि उसे कूस पर लटकाते समय उसे कांटों की पगड़ी पहनाई गई थी। कुस्त का सारा व्यक्तित्व और जीवनी कपोलकल्पित है। हम उसे सही नहीं मानते। तथापि ईसाइयों ने कुस्त की जीवनी जिस प्रकार बताई है, उसका हमने इस प्रत्थ में समय-समय पर विश्लेषण किया है।

#### कृष्ण और कालिया

Spencer Lewis के ग्रन्थ में पृष्ठ दर पर एक नाग का चित्र छपा है और लिखा है कि The serpent was used as a mythical symbol in the early sacred writings of various schools of religion. The serpent was also the emblem of the holy ghost.

इसका हिन्दी अनुवाद इस प्रकार होगा, "प्राचीन पन्थों के धर्मग्रन्थों

में नाग एक गृह चिह्न था। नाग ईश्वर का भी प्रतीक था।"

ऊपर जो तथ्य कहा है वह सही होने पर भी अनाड़ी ढंग से प्रस्तुत किया गया है, ऐसा कहना पड़ता है। वैदिक संस्कृति में सारे देवस्वरूप व्यक्ति शेषनाग के तीन या पाँच या सात फणों की छाया में प्रसन्नता से बैठे, लेटे या खड़े बताए जाते हैं। वह इस हेतु की विश्व के शिक्तमान् और विषैते-से-विषैते प्राणी किस प्रकार देवी शक्ति के अधीन होते हैं यह दर्शने के लिए।

भगवान विष्णु जब भी प्रकट होते हैं शेषनाग की छाया में होते हैं। बंकुण्ठ में विष्णु भगवान शेषशस्या पर लेटे दिखाए जाते हैं। शिवजी के गल में भी नाग होता है। गणेश का कमरबन्द नाग का होता है। हिन्दु स्त्रियों गोने के नाग का बाजूबन्द पहनती हैं। पण्ढरपुर के विठोबा रघुराई की मृतियों के शोष पर नागफणा होती है। ईजिप्त के फरोहा सम्राटों के लगाट पर नागमृति होती थी। अतः प्राचीनकाल में नाग को देवस्वरूप या देवचिह्न माना जाता था। Spencer Lewis का कथन भी यही सिद्ध करता है कि प्राचीन विश्व में वैदिक संस्कृति होने के कारण नाग को परमारना का चिह्न माना जाता था।

मुण्ण की गेंद यमुना के डोह में चली जाने पर कृष्ण ने नदी में जब

गोता लगाया तो वहां कालिया नाग से उसकी कड़प हुई और कुण्य ने कालिया नाग पर विजय पाई यह वैदिक परम्परा की एक महस्वपूर्ण कथा

वाग में भी शरीरस्थ कुण्डलिनी शक्ति को सपं माना गया है।

श्यवहारी जीवन में यह देखा गया है कि जो व्यक्ति लेटा हुआ हो और

योगायोग से उसके ऊपर कोई नाग निजी फण की छाया करे, तो वह

श्यक्ति भाग्यवान् होता है। मल्हारराव होल्कर भेड़ चराने वाले गरीब
देहाती थे। वे बढ़ते-बढ़ते मध्यभारत में मालवा प्रान्त के अधिपति बन

गए।शिशु अवस्था में वे भेड़ चराते-चराते एक पेड़ के तले लेटे। उन्हें
भवकी आई। उस समय बिल से एक नाग निकला। उसने सोये हुए मल्हारी

के सिर के ऊपर फण फैलाकर कुछ क्षण साया की और चुपचाप बगर उसे

कुछ कहे मुंह फेरकर बिल में घुस गया। तत्पश्चात् मल्हारी को पेशवा के

राजदरवार में पेशवा के कीमती जूतों की रखवाली करने की नौकरी

मिली। वहां से फीजों के साथ मुसलमानों के विरुद्ध लड़ाई लड़ने के प्रसंग

आते गए। करते-करते वे बड़े सेनानी और प्रदेश अधिपति बन गए।

#### कुस्त कृष्ण का ही अपभ्रंश है

Spencer Lewis के प्रन्थ में पृष्ठ १५६ पर उल्लेख है कि "कुस्तस् यह नाम या उपाधि पूर्ववर्ती देशों के अनेक गृढ पंथों में देवावतार की द्यांतक थी। कुस्तस्, यह मूलतः ईजिप्त के एक देवता का नाम था। दूसरा देवता या हरिमस्। उसी को टायर (Tyre) नगर में हिरम् कहते थे। ईजिप्त के लोग जिस अक्षर को "ख" कहते थे उसे प्रीक छोग "क" लिखा करते। ग्रीक "क्ष" का उच्चार कई बार "क" भी किया जाता था। इसी कारण ईजिप्त में, जिसका उच्चार के किया जाता था, वह ग्रीक भाषा में "कृ" लिखा जाता था। उसी के XP यह अक्षर प्रारम्भिक इकाई प्रधा में बार-वार प्रयोग होते रहे। रोम नगर में भूलभूलैया जैसे अनेक कक्षों में जो किये वनी हैं उन पर मैंने वे XP अक्षर देखे हैं। इसका मूल आंग्ल उद्धरण इस प्रकार है—The word or title Christos had been used in the mystery schools and in the orient for the name and title

of many of the former Avatars. Christos originally came from the name of one of the Egyptian deities. There was old Hermes, whose name has been corrupted or translated into Hirman of Tyre. The Egyptian letter or dipthong 'KH' is a highly aspirated 'H' and by the Greeks is usually transcribed as X and vice-versa. The value of the greek X is usually transcribed as 'ch', the Kharu of the Egyptians would be therefore 'Cheru' or 'CH-R'. These latter letters from the famous 'X' of the early Christians, which I personally saw and traced on several stones of the tombs in the Catacombs of Rome.

उत्तर दिए दिवरण से यह स्पष्ट है कि ईजिप्त, ग्रीस आदि देशों में
कृष्ण भगवान के मन्दिर होते थे। गुरुकुल संस्कृत शिक्षा समाप्त होने के
परचात् प्रादेशिक उच्चार भिन्न होते-होते कृष्ण को ईजिप्त वाले खृष्ण या
खृष्त कहने लगे और ग्रीस में कृष्णस् के बजाय कृस्टस् उच्चार होने लगा।
इसी कारण कृष्णमास का उच्चार कृसमास या कृस्तमास किया जाने लगा।
कृष्ण तथा विष्णु को हिर भी कहते हैं। अतः टायर आदि नगरों में हिर मंदिर को हिरियम् कहते-कहते उसका उच्चार हरिमस् या हरम् होने लगा।
इस्लामी कावा, अलअक्सा आदि तथाक्यित मस्जिदों के पवित्र परिसर को
"इरम्" कहते हैं। यह इसी कारण कि वहाँ इस्लामपूर्व काल में भगवान कृष्ण या विष्णु की मूर्ति होने से उस परिसर को हिरियम् कहते थे। भारत के अमृतसर नगर में थो स्वर्ण मंदिर है उसे आज भी हरमंदिर यानी शिवजी का मंदिर और हरिमंदिर यानी कृष्ण या विष्णु की मूर्ति का मंदिर कहते हैं। इस प्रकार प्राचीनकाल में सारे विद्य के देवालयों में वैदिक देवताओं की मृति होती थी।

#### ईजिप्त में कृष्ण मन्दिर

विष्य में भी कृष्य मन्दिर होते थे। The Celtic Druids नाम का

द्विजा है उसमें लिखा है, "In the French war, the British sepoys on their arrival from India at ancient Thebes in Egypt, found their God Krishna and instantly fell to worshipping" यानि फांस से युद्ध के समय ब्रिटिश सेना के जो भारतीय विवाही इजिप्त के प्राचीन थीडज नगर में लाए गए उन्होंने वहां के मन्दिर में कृष्ण की मूर्ति देखी और वे तुरन्त भगवान को प्रणाम आदि करने लग

कृष्ण पुरुषोत्तम

Sinclair Lewis ने, प्राचीन कुस्तपन्थी लोग XP अक्षर लिखा करते है, ऐसा कहा है। वह इसलिए कि X यह कुष्ण शब्द का पहला अक्षर वा और P यह पुरुषोत्तम शब्द का प्रथम अक्षर है। आजतक के यूरोपीय विद्वानों को वैदिक संस्कृति की ऐसी बारीकियां अज्ञात होने के कारण वे XP अक्षरों का प्रयोजन नहीं बता सके। अतः यूरोप में नत एक वा दो सहस्र वर्षों से जो पुरातत्वीय या ऐतिहासिक संशोधन हुआ है उसका वैदिक विद्वानों द्वारा पुनरावलोकन होना आवश्यक है, क्योंकि यूरोपीय विद्वानों को पर्याप्त ज्ञान न होने के कारण वे कई बातों से योग्य निष्कर्ष नहीं निकाल सके।

कुस्त को ईसाई लोग देवपुत्र इसी कारण कहते हैं कि कुस्त यह कुरुण का अपन्नंश है और कुरुण देवावतार हैं। मानव के रूप में उन्होंने देवकी के गर्म से जन्म लिया।

#### इस्च्यानिटी कृष्ण पंथ था

'हस्तनीति' उर्फ कुरूच्यानिटी शब्द 'कृष्ण नीति' का अपभ्र श है। कृष्णनीति भगवद्गीता में कही गई है, अतः कुरूच्यानिटी वस्तुतः कृष्णनीति पन्य है।

#### इराक में कृष्ण

सन् १९७६ के वसन्तोत्सव की स्मृति में इराक की इस्लामी सरकार ने जो तीन डाक टिकट छपवाए उनके ऊपर मयूरपंत्रधारी मुरलीधर KAT.COM-

भगवान कृष्ण के वित्र थे। बौधे एक टिकट पर जेरूसलेम के Dome on the Rock नाम के प्राचीन अध्दकीने मन्दिर का चित्र है। उस मन्दिर को मस्तिर कहा जाता है और उसे किसी अब्दुल मलिक ने बनवाया ऐसा माना जाता है। किन्तु ऐसी अफवाहों पर विश्वास रखना योग्य नहीं। जिस अब्दुल मलिक का स्वयं के निवास का कोई महल नहीं था और नहीं जिसने निजी निवास के लिए कोई महल बनवाया, उसे Dome on the Rock मस्तिद ऐरे-गैर गरीब लोगों की नमाज के लिए बनवाने की क्या आवश्यकता पड़ी? वसन्तोत्सव को स्मृति में कृष्ण का डाक टिकट विशेष अर्थपूर्ण है स्योंकि वसन्तोत्सवों में भगवान कृष्ण की रासलीला होती थी।

दूसरी महत्वपूर्ण बात यह है कि वह इमारत मस्जिद तो है ही नहीं बित्क एक मन्दिर है। क्योंकि उसका आकार वैदिक अष्टकोना है और उसके गुम्बद के नीचे अन्दर जो rock यानी चट्टान है वह स्वयंभू महादेव ही तो है। बही वहाँ के देवता हैं। अक्तगण उन्हीं की पूजा और परिक्रमा करते हैं।

#### जेरूसलेम में शिवमन्दिर

इतना ही नहीं अपितु भावुक लोग उस चट्टान को पवित्र समभक्तर उसके ट्रकड़े पूजा के लिए घर ले जाते थे, अतः उस चट्टान को जाली लगाकर बन्द करवा दिया गया है। अब लोग उसकी परिक्रमा जाली के बाहर से करते हैं। परिक्रमा की प्रथा और चट्टान को महादेव समभक्तर पूजना यह इस्लामी प्रथाएँ कर्तई नहीं हैं। तथापि आज तक विद्वान इस घोमबाजों में विश्वास करते रहे कि वह इस्लामी इमारत है। प्रचलित इतिहास के अध्ययन तथा लेखन-पद्धति में यही बड़ा दोष है कि उसमें कही सुनी बातों पर ही विश्वास किया जाता है। इसमें सर्वाधिक आश्चर्य की बात यह है कि विश्वा में जितनी भी विश्वाल और प्रेक्षणीय इमारतें मुखनमानों की कब या मस्जिद कही जाती हैं, उनमें से एक भी उनकी अपनी बनाई हुई नहीं है, मारी दूसरों की कबजा की हुई हैं।

#### संशोधन की आवश्यकता

इराक जैसे इस्लामी देश में डाक टिकटों पर किसी का चेहरा छापती

आइन्बंजनक घटना है नयोंकि कुरान में किसी जीवित प्राणी के चित्रण का निषेध किया है। और तो और वह नेहरा मुरलीवाले श्रीकृष्ण का होना एक बही विचित्र बात है। इराकी मुसलमान भी क्या करें वेचारे, जब उनकी इस्लामपूर्व परम्परा में श्रीकृष्ण की गहरी स्मृति दृढमूल रही है।

यहाँ अधिक खोजबीन की आवश्यकता है। इराक सरकार के डाक विभाग ने जिस चित्रकार से वह टिकट बनवाया उससे पूछना चाहिए कि इसे वह चित्र कहाँ से मिला और ऐसे अन्य कौन-कौन से चित्र और कहाँ-कहाँ उपलब्ध हो सकते हैं?

आज तक इस्लामी और ईसाई भावनाओं के डर से विद्वान ऐसे संशोधन से भिभकते रहे और इस्लामी और ईसाई घौसों पर विश्वास करते गए। यहां यह पहचानने की आवश्यकता है कि ईसाई और इस्लामी पाय दोनों और-जबरदस्ती से जनता पर थोपे जाने के कारण, उनके मूल सिद्धान्तों या प्रतिपादनों की जांच करने की प्रथा कभी पनपी ही नहीं।

#### बगदाद भगवद्नगर है

इराक की राजधानी बगदाद भगवद्नगर का संक्षेप और अपभंश है। वहां महाभारतीय युद्ध के समय से श्रीकृष्ण ही प्रमुख देवता रहे हैं। इराक का समीपवर्ती देश सीरिया "सुर" का अपभ्र श है। कृष्ण "सुर" यानी देव ही थे। अतः कृष्ण के नाम से ही इराक की राजधानी को भगवद्नगर या केवल भगवद् कहते-कहते उसका अपभ्र श बगदाद हुआ।

#### मक्का में कृष्ण

सऊदीअरब के मक्का नगर में कावा का तीर्थक्षेत्र है। सातवी शताब्दी तक उसमें सैकड़ों (वैदिक) मूर्तियां होती थीं। इस्लामी जानकोष (Encyclopaedia Islamia) में उन मूर्तियों की संख्या ३६० वताई गई (Encyclopaedia Islamia) में उन मूर्तियों की संख्या ३६० वताई गई (वित्रमें शित, चन्द्रमा आदि की मूर्तियां होती थीं। इससे यह निष्कर्ष है। उनमें शित, चन्द्रमा आदि की मूर्तियां होती थीं। इस परिमर निकलता है कि काबा मन्दिर में नवग्रहों की पूजा होती थी। उस परिमर को हरम कहते हैं जो हरियम का विगड़ा रूप है—हरियम यानी हरि का मन्दिर।

जेरूसलेम कृष्णनगर है

जेरुसलेम् नाम का जो अरबों का नगर है उसका नाम भगवान कुरण से पड़ा है यह सुनकर सब पाठकों को आश्चर्य होगा। इस उदाहरण से पाठक अनुसान लगा सकते हैं कि आधुनिक युग में विद्वानों को संशोधन कार्य में कितनो असावधानी रही है। किसी ने नामों तक का विश्लेषण नहीं किया। Encyclopaedia Judaica यानि 'यहूदी लोगों का जानकोव' में जेरुसलेम नगर का मूल नाम येरुसालेइम् (Yerusalcim) था, ऐसा लिखा के समलेम नगर का मूल नाम येरुसालेइम् उर्फ जेरुसलेम है। ऐसा होना है। येरुशालेइम् का उच्चार जेरुसालेइम् उर्फ जेरुसलेम है। ऐसा होना स्वाभाविक है क्योंकि योगी का जोगी और यशवन्तसिंह का उच्चारण जसवंतिसह होता ही है। येरुशालेइम् (Yerusalcim) यह यदुईशालयम् का अपन्न श है क्योंकि भारतीय वैदिक "ड" का उच्चार पाश्चात्य देशों में "र" बन जाता है। जैसे "साड़ी" शब्द को यूरोपीय लोग "सारी" और "बोड़ा" का "घोरा" कहते हैं। अतः यदुईशालयम् (Yeduisalayam) शब्द का उच्चारण वह यरुईशालयम् करने लगे। यरुईशालयम् का अपन्न श अर्डशालयम् और अरुईशालयम् का योड़ा-सा सकोच होकर बेरुसलेम् नाम रुद्ध हो गया।

इस्लाम में कृष्ण

इस्लाम् यः नि ईशालयम् यह संस्कृत शब्द है। ईशालयम् का अयं है देव का मन्दिर। कावा प्राचीनकाल से अरबों का प्रमुख ईशालयम् यानि देवमन्दिर होने से उस पर मुहम्मद पैगम्बर ने कब्जा करते ही उसी ईशालयम् के स्वामित्व से उस महंमदी पन्थ का नाम ईशालयम् उर्फ इस्लाम हुआ।

इस्लाम में ईश्वर उर्फ अल्ला का एक नाम "करीम" है जो कर्म का खिदान्त कहने वाले कर्मी भगवान श्रीकृष्ण का विशेषण है।

सीरिया सुर प्रदेश है

मीरिया आजकल मुनलमान देश बना हुआ है, किन्तु सातवीं शताब्दी से पूर्व वह वैदिक अपूर' प्रदेश कहलाता था। संस्कृत "सुर" प्रदेश का ही विगदा योक उच्चारण मीरिया हुआ। श्रीकृष्ण सुर थे। उन्हीं का वह

प्रदेश या अतः द्वारिका राज्य में जब बाद आई और डाकुओं का उपद्रव वहां कब यहुं लोग भारत से निकलकर सुर प्रदेश में जा बसे। बहाँ से वे इंजिय्न विषय। उसी परिसर में जेल्सलेन यानि बदुईशालयम् यह कृष्णत्य है। स्वयं यदुं लोगों का यानि ज्यू लोगों का जो छोटा राष्ट्र बना हुआ है उनका नाम Israel भी ईश्वरालय कब्द का अपभ्रंश है। यह कितने आद्ययं की बात है कि यहूदियों के देश का नाम भी संस्कृत वैदिक प्रथा का ईश्वरालय है और इस्लाम पन्य का नाम भी वैदिक संस्कृत प्रया का ईश्वरालय है और इस्लाम पन्य का नाम भी वैदिक संस्कृत प्रया का ईशालयम् है। इश्वरालय और ईशालयम् दोनों का अर्थ एक ही है। यहूदी और अरब (मुसलमान) दोनों एक ही प्रदेश के निवासी हैं। दोनों के रीति-रिवाज भी एक जैसे हैं, फिर भी दोनों में परस्पर भवानक शत्रुता रहती है। यदि होनों को उनके वैदिक संस्कृत उद्गम की पहचान हो जाए और दोनों यदि प्राचीन वैदिक नीति नियमों के अनुसार रहने लगें तो दोनों सुल, शान्ति, एकता और भाईचारे से रह सकते हैं।

#### राम और कृष्ण की विश्व-कीर्ति और विश्वभित

नेता युग में रामावतार होने के परचात् जैसे सारे विश्व में राम के मिन्दर स्थापित होकर राम, हनुमान आदि की भिन्त होने लगी उसी प्रकार महाभारतीय युद्ध के परचात् सर्वत्र कृष्ण के मिन्दर स्थापित होकर कृष्ण की मिन्दर स्थापित होकर कृष्ण की मिन्दर प्राप्त होकर विश्व प्रारम्भ हुई। राम और कृष्ण की यह विश्वकीति और विश्वभिन्त प्राचीन विश्वव्यापी वैदिक संस्कृति का कितना बड़ा प्रमाण है। राम-भिन्त का विश्व प्रसार हम देख ही चुके हैं। अब हम कृष्ण-भिन्त के विश्व प्रसार का सिहावलोकन कर रहे हैं।

यह कितने 'विचित्र योगायोग की बात है कि मूल बैदिक धारा के बिछुड़े इस्लामी और ईसाई पन्थों ने राम मास और कृष्ण मास की प्रवाएं दृढ़ता से चला रखी हैं। मुसलमान लोग रामकान उर्फ रामदान यानि रामध्यान के महीने को महत्व देते हैं तो उधर ईसाई लोग कृष्णमास उर्फ किनास के महीने को महत्व देते हैं।

रशिया में कुठण

रिशया देश के पूर्ववर्ती शिविरीय उर्फ सायबेरिया प्रदेश में एक शहर

XBL.COM.

का नाम कृष्णीयारक (Krsnoyarak) है। यूरोप का एक अन्य देश पोलंग्र है। उसमें कृष्णपोल्स्की याति 'योलंग्ड का कृष्ण'' यह कई व्यक्तियों का नाम होता है। योलेण्ड की भाषा में "देखी" कहना हो तो "पपश्य" कहते हैं जबकि संस्कृत में केवल "पृष्य" कहा जाता है।

जापान में कृष्ण

जापान में सरस्वती, गणेश, कृष्ण आदि वैदिक देवताओं के हजारों मन्दिर है। जापानी डाक-विभाग द्वारा भी मुरलीघर कृष्ण का टिकट उतने ही अद्याभाव से प्रकाशित हुआ है जितने श्रद्धाभाव से इराक ने किया है।

ग्रीस में कृष्ण

ग्रोस प्रदेश के कॉरिन्थ नगर के स्यूजियम् में दीवार पर चित्रित किया हुआ भव्य कृष्णचित्र प्रदक्षित है। उसके नीचे अज्ञानी यूरोपीय पुरातत्व-विदों ने केवल "एक देहाती दृश्य" ऐसा वर्णन लिख छोड़ा है जबिक वह स्पष्टतया अगवान कृष्ण का ही चित्र है। क्योंकि उसमें एक वृक्ष की छाया में एक पैर के आगे दूसरा पैर धरे हुए कृष्ण मुंह से अड़ी बाँसुरी बजाते हुए बेनु बरा रहे हैं। जतः यूरोपीय पुरातत्वविदों के निष्कर्षों पर या निणयों पर दिखास करना बड़ी भूल होगी। ग्रीस के नरेशों के सिक्कों पर कुस्त-वृदं दूसरी मताब्दी तक कृष्ण-बलराम की प्रतिमाएँ खुदी होती थीं। कृष्ण की नूर्तियाँ यूरोप, अफीका इत्यादि कई देशों के मन्दिरों में होती थीं और उन्हें रघमन्यस, हेराक्लीज, हक्युंलीज, हिरम, हर्मिस, कृष्ण, कृष्ट, ईशस् शादि संस्कृत के अपभ्रष्ट उच्चारों से उल्लिखित करते थे। इन सारे प्रमाणों में पता बतता है कि बायबल और कुरान का प्रचार किए जाने के पहले बारे विश्व में भगवद्गीता, वेदोपनिषद्, रामायण, महाभारत आदि प्रत्य पढ़े बाते में।

#### ज्य लोगों के मगवान कृष्ण

बहुदी नोगों की Judaists, Xionists और Jews भी कहा जाता है। वे यहुकुन के लोग है। वहु का अवजंश ही यहूदी और जुडेई हुआ है। डेबरिश्रम शब्द बिगड्कर Xionism हुआ है। ज्यू लोगों का ईसबी मन् ११८६ में १७४८मां वर्ष यन रहा था। उन्हें द्वारिका राज्य से, भगवार इला से बिछड़े हुए उतने वर्ष बीत चुके थे। उनके संवत् की Passover वर्ष कहते हैं। Passover का अर्थ है देश छोड़कर निकल जाना। वे जब इतिका से बिछड़े तब से उन्होंने निजी संवत् गणना आरम्भ की। अतः महाभारतीय युद्ध हुए लगभग ५७४७ वर्ष बीतं गए, ऐसा हम मानते है।

उनकी बोलचाल में कृष्ण नाम नहीं आता और नहीं उनके मन्दिरों में कृष्ण की मूर्ति होती है तथापि कृष्ण ही उनके भगवान थे यह स्पष्ट करने वाले कई प्रमाण उपलब्ध हैं। 'The chosen People' नाम के ग्रन्थ क प्र १० पर लेखक John M. Allegro (Granoda Publishing Ltd., Park Street, St. Albans, Herts. 1973) निखते है, "The corpus of Hebrew moral and religious legislation set in a framework of ancient mythology, was endued with a mystic aura of sanctity. It was the very word of God, almost God himself together with the Temple as the seat of the god and fount of all interpretative inspirative inspiration. It formed the focus of worship and the directive power of post-exile Judaism."

इसका हिन्दी अनुवाद इस प्रकार है-

"हुबू नैतिक और चामिक नियम प्राचीन पौराणिक चौखट में विठाए गए हैं। उनकी एक गूढ़ पंवित्रता होती है। वह प्रत्यक्ष परमात्मा के केवल आदेश ही नहीं अपितु प्रत्यक्ष परमात्मा और उसकी प्रतिष्ठापना जहाँ होती थी, ऐसे मन्दिरों से ही उन आदेशों के अर्थ समभने की प्रेरणा मिलती या। देश छोड़कर निकले हुए यहूदियों का वही श्रद्धाकेन्द्र और आदेश स्रोत होता था।"

अपर दिए उद्धरण से यह प्रतीत होता है कि भारत में जैसे इडण मिन्दरों से और वहाँ चलने वाले भगवद्गीता और महाभारत के प्रवचनों म लोग प्रेरणा लेते हैं, वैसी ही यहदी लोगों की प्रथा थी। वे अपने-आपकी The Chosen People of God यानी ईश्वर के चुने हुए अपने लाइने क्हिनाते हैं। उनकी यह कहाबत भी सारगभित है नयोंकि वे भगवान कृष्ण क यदु जोग है। उनके एक देवतुल्य व्यक्ति को वे Moses कहते हैं। वास्तव

XAI.COM.

में यह महेश (महा + ईश) यानी 'श्रेष्ठ देव' अर्थ का शब्द है। इच्छा उनके स्वाशी, प्रमुखा नेता थे। महेश का वहीं अर्थ है। और Moses के जन्म स्वाशी, प्रमुखा नेता थे। महेश का वहीं अर्थ है। और नकत है। की क्या जो बहुदी लोग कहते हैं, वह इच्छा जन्मकथा की ही नकत है।

करणतम् नगर में जिस इसारत की गुसलमान अल्अक्सा मसजिद् कहते हैं वह इस्तामपूर्व काल में 'अक्षयदेव कृष्ण का मन्दिर' था। उस तमाकिथत ससजिद् के परिसर को भी हरियम् इसलिए कहते हैं कि वह हरियानि भगवान कृष्ण का मन्दिर था।

Dome on the Rock बैदिक मन्दिर में विपुल सम्यत्ति होती थी। क्योंकि वैदिक प्रधा के अनुसार प्रत्येक स्यक्ति सादा जीवन विताते हए नारी सम्बन्ति, मूल्यबान वस्तुएँ आदि मन्दिर को ही अर्पण करता या। उसी नम्पत्ति से सारे देश के मेवाकार्य, शिक्षा आदि निभाए जाते थे। बहुदी लोगों के बैदिक मन्दिरों में जतन किया हुआ घर आकामक शत्र किस प्रकार लूटते ये इसका उदाहरण The Chosen People ग्रन्य के वृष्ट २० पर लेखक अलियो ने इस प्रकार दिया है —"When returning from a successful invasion of Egypt, Antiochus replenished his failing coffers enroute by looting the Jerusalem temple to the extent even of stripping the gold leaf from its Incade." यानी इंजिप्त पर विजय पाकर लौटते हुए ॲटिओक्स का खजाना खाली हो गया था। अतएव उसने मार्ग के जरूसलेम् के मन्दिर की नम्पनि इतनी नुही कि बाहर की दीवारों पर लगा सोने का पत्तर भी उत्तरका लिया। अमृतसर के स्वर्ण मन्दिर से पता चलेगा कि मन्दिर, रीवारे, गुम्बज आदि सोने या चौदी के वर्ख से चमकाना वैदिक, हिन्दु वया हा रही है।

उनी प्रत्य के पृष्ठ २६ पर लेखक अंसेपी ने लिखा है कि, "The names of the patriarchal heroes, as that of god himself are non-semetic? and go back to the earliest known civilisation in the near east, indeed of the world." इसका अर्थ है कि "पहिंद्यों के प्रकार पूर्व के तथा उनके भगवान के नाम सेमेटिक परम्परा के नहीं है। वे वो किनी प्राचीनतम पौर्वात्य ही नहीं अपितु प्राचीनतम

आगतिक परम्बरा के हैं।"

अगितिक महत्त्वपूर्ण बात कही है कि यहुदी लोगों के आदरणीय अरेट प्रात:स्मरणीय पूर्वज तथा उनके परमात्मा सेमेटिक बानी अरवी प्रदेश के नहीं थे, अपितु वे प्राचीनतम (वैदिक) परस्परा के थे।

इस प्रकार भगवान कृष्ण सारी मानव-जाति के भगवान रहे हैं।
पुराहत्विदों को इस बात का अज्ञान होते के कारण उन्होंने यूरोप में पाए
गए वैदिक सभ्यता के प्रमाणों को या तो नष्ट किया, दबा डाला, छुना
रहा अथवा उनका अर्थ विकृत कर छोड़ा।

#### प्राचीन विश्व में भगवद्गीता

प्राचीनकाल में वै देक संस्कृति सर्वत्र होने के कारण वेदोपनिषद्, १६
पुराण, रामायण, महाभारत आदि सारा वैदिक साहित्य पूरी मानवजाति
में प्रचलित था। वेद, रामायण आदि पढ़े जाते थे। इसके सम्बन्ध में हमने
इस ग्रन्थ में अन्यत्र समय-समय पर कुछ प्रमाण दिए हैं। यहां हम भगवद्गीता भी यूरोप में पढ़ी जाती थी इसका प्रमाण दे रहे हैं। इस सम्बन्ध में
यह उद्धरण पढ़ें।

"According to Hippolytus, Basilides Taught this (Haer, VII, 14 Edinburgh translation) that "the Gospel came (says Basilides) first form the Sonship through the son that was seated beside the Archon, to the Archon, and the Archon learned that he was not God of the Universe but was begotten. But he was above himself, the deposited treasure of that ineffable and unnamable non-existant one, and of that sonship he was both converted and filled with terror, when he was brought to understand in what ignorance (he) was involved. This, he says, is what has been declared, the fear of the Lord is the beginning of wisdom. For being orally instructed by Christ (i. e. Chrisn) who was seated near, he began to acquire wisdom (in as much as he thereby) learns.

XOLCOM.

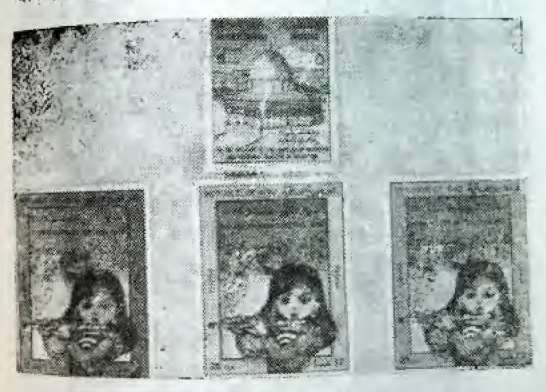
who is the non-existent one, what the sonship (is) and what the holy spirit (is), what the apparatus of the universe (is), and what is likely to be the consummation of things. This is the wisdom spoken in a mystery, concerning which (says Basilides) scripture uses the following expression. Not in words Taught of Human wisdom, but in (Those) Taught of the spirit. The Archon than being orally instructed, and taught, and being (thereby) filled with fear, proceeded to make confession concerning the sin which he had committed in magnifying himself. This he says, is what he declared: Thave recognised my sin, and I know my Transgression, and about this I shall confess for ever."

क्षर दिया उद्धरण पृष्ठ ४० से ४७ Buddhist and Christian Doctrines, नेवक Albert J. Edmunds, The Yukwan Publisbing House. Tokyo, १६०५ पुस्तक से लिया है। इसका हिन्दी अनुवाद इस प्रकार होगा-

"वैसिलिटस् के अनुसार परमेश्वर का उपदेश देवावतार देवपुत्र ने अर्जुत के पास बैठकर (अर्जुन) को दिया। उससे अर्जुन को विदित हुआ कि वह (पास बैठा हुआ व्यक्ति) प्रत्यक्ष परमेश्वर नहीं किन्तु परमात्मा का मानवाबनार है। तयापि वह उस अक्षय, अच्युत, अजन्मा, अनामिक परमाला का अंश था। यह ज्ञान होते ही अर्जुन (उस देवावतार से) वड़ा भवभोत होकर उसकी भरण गया और उस उपदेश के पूर्व वह अज्ञान के कितने गहरे गते में डूबा था इसका उसे पता चला। ईश्वरीय अधिकार और गामन का अनुभव होना ही (एक तरह से) ज्ञान का आरम्भ है। पाम बेटे हुए देवावतार से (अर्जून ने) सुना और जाना कि अजन्मा, अदृत्य, परमातमा का बास्तविक रूप क्या होता है ? अवतारी व्यक्ति के लक्षण क्या होते हैं ? यह विस्वयन्त्र कैसे चलता है ? और (चराचर) सृष्टि का आमे क्या होना है ? यह सारा अद्भुत ज्ञान (कृष्ण ने अर्जुत को) सुनावा। अगबद्गीता ग्रन्थ में कहा है कि वह कोई मानवीय ज्ञान नहीं थी

अपितु दैवीज्ञान था। इस प्रकार उपदेश किए जाने पर वह भयभीत होकर आपपु ने शरण गया और उसने कृष्ण से प्रार्थना की कि "हे भगवन् में अपने-आपको बृधा ही बड़ा कर्ता-धर्ता समभता रहा। अब मुक्ते पता चला क्रिपरमात्मा ही इस विश्व की सारी यन्त्रणा चलाता है...

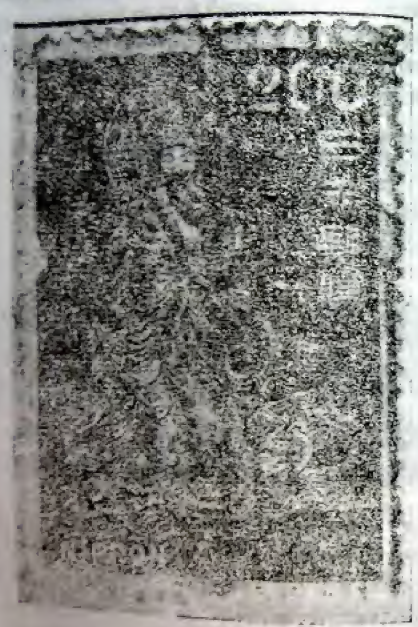
गीता से परिचित व्यक्ति एकदम पहचान जाएँग कि ऊपर दिया इद्वरण कृष्णार्जुन सम्बाद सम्बन्धी ही है। यह कितना ठोस प्रमाण है कि हस्तपूर्व काल में ग्रीस में (और सारे यूरोप में) गीता वर्मग्रन्थ के इप में वही जाती थी और इसी कारण ईसाई परिभाषा और परम्परा सारी वैदिक, संस्कृत उद्गम की है।



ज्यर चार इराकी टिकटों के चित्र दिए हैं। वे सन् १६७६ में भोसल वसन्तोत्सव के अवसर पर प्रकाशित किए गए थे। उनमें तीन पर मुरली-धर् बालकृष्ण के चित्र हैं। चौथे टिकट पर जेरूसलेम नगर के प्राचीन अंध्काने वैदिक मन्दिर का चित्र है। उसे आजकल मुसलमानों के कब्जे के कारण मस्जिद कहा जाता है !

यह एक प्रत्यक्ष प्रमाण है कि इस्लामी समभे जाने वाले प्रदेशों में भी वैदिक संस्कृति कितनी दृढ़मूल है। इराक की प्राचीन परम्परा की गहराई

में अभी तक भगवान कृष्ण की स्मृति अनजाने दिकी हुई है। यदि ऐसा न होता तो डाक कार्यालय के चित्रकार ने सिर पर मोरपंख लगाए, आड़ी होता तो डाक कार्यालय के चित्रकार ने सिर पर मोरपंख लगाए, आड़ी बांसुरी बजाने वाले कृष्ण का चित्र न निकाला होता। विद्यापत: तब जब बांसुरी बजाने वाले कृष्ण का चित्र न निकाला होता। विद्यापत: तब जब किसी जीव की प्रतिमा इस्लामी प्रधा में विजित है। उस चित्रकार के संयह में वैदिक परम्परा के ऐसे और भी देवी चित्र अवश्व होंगे, विद्यानों को शोध करने की आवश्यकता है।



क्षणानी अक टिकट का वह एक वड़ा चित्र है। इसमें विषयान कृषण मुरसी बजाते दिखाए गए हैं।

बसन्तोत्सव के प्रसंग से कृष्ण का सम्बन्ध जोड़ा जाना भी महत्व का प्रमाण है। क्योंकि भगवान कृष्ण की रासलीला सर्वजात है।

प्रमाण है। वहाँ की बसों में भी ऐसे बड़े चित्र लगे होते हैं, ऐसा वहाँ के एक भारतीय निवासी ने बताया।

गत दो सहस्र वयों से तो जापान बीडथमीं देश माना गया है, किन्तु उसके पूर्व चीन, जापान आदि सारे पूर्ववर्ती देश वैदिक वर्म का ही पालन करते थे। अतः जापान में गणेश, सरस्वती, राम आदि वैदिक देवताओं के हजारों मन्दिर आज भी हैं। मुरलीधर भगवान की जनेक कथाएँ अनेक हजारों मन्दिर आज भी हैं। मुरलीधर भगवान की जनेक कथाएँ अनेक हजारों में प्रचलित हैं, उनमें से कुम्ण नाम अनवधानी से लुप्त हो गया है।

शोध करने पर सारे देशों के प्राचीन साहित्य में और दन्तकथाओं में भगवद्गीता, कुण्ण चरित्र, महाभारत, रामायण, हनुमान की कथाएँ, वेदोपनिषद् आदि के अस्तित्य के प्रमाण अवस्य मिलेंगे। अभाव केवल संशोधन का है। इस्लामी, ईमाई, यहूदों या कम्युनिस्ट विचारधारा से प्रभावित व्यक्ति निजी संकुचित दृष्टि त्यागकर यदि कस्तपूर्व काल के प्रभावित व्यक्ति निजी संकुचित दृष्टि त्यागकर यदि कस्तपूर्व काल के प्रभावित व्यक्ति तो संकुचित दृष्टि त्यागकर यदि कस्तपूर्व काल के प्रभावित व्यक्ति संकुचित व्यक्ति करें तो उन्हें अवस्य वह सारा दबाया इतिहास प्राप्त होगा।



अपर का चित्र ग्रीस देश के कॉरिध नगर के म्यूजियम में प्रदक्षित है।

XALCOM.

कारिय नगर अवेन्स से ६० किलोमीटर दूर है। प्राचीनकाल से कारिय हुण्यासित का केन्द्र रहा है। यह भव्य भित्तिचित्र उसी नगर के एक मन्दिर हुण्यासित का केन्द्र रहा है। यह भव्य भित्तिचित्र उसी नगर के एक मन्दिर से प्राप्त हुआ था। एक बृक्ष के नीचे खड़े धेनु चराते और मुरली बजाते हुण्या इसचित्र में प्रदक्षित हैं। तथापियूरोपीय विद्वानों की यूरोप की लुप्त-गुप्त कृष्या परम्परा और बंदिक अतीत के प्रति इतनी अनवधानी है कि वे उत्तर दिए चित्र में कृष्या को पहचान ही नहीं पाते। उन्होंने उस चित्र के नीचे वर्षन लिखा है A Pastoral Scene यानी "एक देहाती दृश्य"।

मूरोपीय विद्वानों के अज्ञान की यह परिसीमा है। इस ग्रन्थ में हमने स्थान-स्थान पर यह बतला दिया है कि यूरोप में रामायण, कृष्ण परम्परा, भगवद्गीता आदि के अस्तित्व के भरपूर प्रमाण उपलब्ध होते हुए भी इस्ती विद्वानों को वे प्रमाण दिखाई नहीं देते। कुस्ती परम्परा के अभियान ने उन्हें अन्या बना दिया है और उनकी बुद्धि की ग्रहणशक्ति भी नाकाम बना दी है। अतः भारतीय विद्वानों द्वारा यूरोप, अफीका आदि देशों का कुस्तपूर्व सम्यता के संशोधन की बागडोर निजी हाथों में लेकर आज तक पार्व गई नामग्री का पुनरावलोकन करना आवस्यक है, क्योंकि यूरोपीय विद्वानों द्वारा किया हुआ मुख्यांकन और निकाले हुए निष्कर्ष विद्वसनीय नहीं है।

दीन में ईशन् कृष्ण यह नाम प्रचलित था। उसका ही जीभस् कृस्त एमा विकृत उच्चारण करके कृष्ण परम्परा की सारी सामग्री जीभस् कृस्त नाम ते बोड़ दी गई है। इस विशास हेरा-फेरी और पड्यन्त्र का भण्डाफोड़ करना आवश्यक है।

नई दिल्ली नगर में सन् १६६७ में फरवरी १७ से २० तक साहित्य अकादमी ने महाभारत ग्रन्थ सम्बन्धी एक अन्तर्राष्ट्रीय सम्मेलन बुलाया था। दम समय मंगीनिया, कम्पूचिया, इण्डोनेशिया, स्थाम, चीन, जापान बादि देशों में महाभारत से सम्बन्धित जो चित्र, पोथियों व अन्य साहित्य प्राध्य है उसकी एक छोटी प्रदर्शनी भी लगाई गई थी।

इन्होंनेशिया के वार्याय नाट्य द्वारा महाभारत के कई प्रसंग या कवार्य रंगमत्र पर बताई जाती हैं। कई रंगीन चित्रों में भी महाभारत के असम दर्शाण जाते है। इंडल भगवान अर्जुन को गीतोपदेश करते हुए वाली हीय की चित्रकला में प्रदर्शित थे। वैसे ही चित्र द्रोपदी, कुन्ती, घटोत्कच, भीष्म, अभिमन्यु आदि के भी थे। वे सन् १६१६ में सुलरदी नाम के चित्रकार ने मंकुनगर दरबार की आज्ञा से बनाए थे।

कम्बोडिया के प्राचीन अंकोरवट राजधानी के राजप्रांगण के विशाल महलों पर कौरव-पाण्डव युद्ध का जो १५० फुट लम्बा भित्तिचित्र खुदा हुआ है उसका भी फोटो प्रदक्षित था। मंगोलीय, चीनी, जापानी और जावा के प्राचीन साहित्य में पाए गए महाभारतीय उल्लेख भी प्रदक्षित थे।

ऐसी अन्तर्राष्ट्रीय गोष्ठी में एक बड़ा न्यून यह रहा है कि वहाँ अधिक-तर यूरोपीय लेखकों या विद्वानों द्वारा प्रकट की हुई सामग्री ही शोध की परिसीमा मानी जाती है। ग्रीस और अन्य यूरोपीय देशों में भी कृष्ण, बलराम, अर्जुन आदि के चित्र, मूर्तियाँ आदि प्राप्त हुई हैं, किन्तु वह सारी सामग्री दबाई, छिपाई गई है या उसे कुस्ती पन्य की सामग्री समभकर टालदिया है। फेंच भाषा में Georges Dumozil द्वारा लिखित Mythes et Epopee नाम का तीन खण्डों का ग्रन्थ है जिसमें महाभारत की चर्चा है और उन कथाओं को भारतीय तथा यूरोपीय विरासत कहा गया है। उस नई दिल्ली वाली गोव्ठी में सारे विद्वान वक्ता यही मानकर चलते रहे है कि वेदोपनिषद्, रामायण, महाभारत वाली संस्कृति कभी परिचमी देशों में गई ही नहीं । हम नहीं जानते कि जो वैदिक संस्कृति मद्रास के पूर्ववर्ती देशों में २००० मील का समुद्र पार कर फैली, क्या उस संस्कृति को भारत की वायव्य दिशा से जहाँ भू-मागं से इस के पूर्वी किनारे से यूरोप और अफ्रीका के कोने-कोने तक पहुँचा जा सकता है वहाँ पहुँचने में कोई भय लगा या प्रतिबंध था या कोई बाधा आई? आज तक इतिहासकारों ने ऐसी बातों का विचार ही नहीं किया। यूरोपीय विद्वानों के बहकावे में आकर विश्व के विद्वान यह समभे बैठे हैं कि गैवार वैदिक संस्कृति को "शानदार" यूरोप में कभी प्रवेश ही नहीं मिला।

THE RESERVE THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY.

The latter of principles or married to the principles of the latter of t

THE RESERVE THE PERSON NAMED IN COLUMN 12 IS

When the party of the last of

## यहूदी लोगों की वैदिक परम्परा

१६३३ से जमंनी के शासक हिटलर ने यहूदी लोगों की निमंस हत्या करना आरम्भ किया। उसका यह सिद्धान्त था कि जमंनी के मूल निवासी आयंबंश के श्रेष्ठ मानव हैं और जमंनी में रहने वाले यहूदी लोग कोई हीन जाति के पराए लोग होने के कारण उनका अन्त करना उसका परम कर्तव्य या। इस दुराग्रही, निराधार सिद्धान्त से प्रेरित होकर हिटलर ने लगभग ७० लाख यहूदी लोगों का अन्त किया। गलत इतिहास पढ़ा हुआ व्यक्ति कितना भयंकर आतंक मचा सकता है इसका यह एक मोटा उदाहरण है।

हम इस ग्रन्थ में कई बार विविध विषयों के सन्दर्भ में कह चुके हैं कि आयं नाम की कोई जांति या वंश नहीं। आयं तो धमं है। किसी भी वंश का व्यक्ति उसे अपना सकता है। सनातन वैदिक धमं को ही आयं धमं कहा जाता है। भगवान कृष्ण उसी आयंधमं के अनुपायी थे। भगवद्गीता में उन्होंने उसी धमं का प्रवचन किया है। यहूदी लोग भगवान कृष्ण के यदु लोग थे। उनके नेता भगवान कृष्ण जब स्वयं आयंधमं के जाने-माने प्रवक्ता थे तो अन्य यहूदी लोग अनायं कैसे हो सकते हैं? अतः ज्यू लोगों को बनायं कहकर उनकी हत्या करने में हिटलर ने बड़ा अत्याचार और अनाचार किया।

बहुरी पंच की Judaism कहा जाता है। वह Yeduism का अवभंग है। मौराष्ट्र यह पद लोगों का प्रदेश था। श्रीकृष्ण की द्वारिका उसी प्रदेश में है। वहाँ के शासक जाडेजा कहलाते हैं। जाडेजा यह "यदु-ज" शब्द की वैसा हो अपभंग है जैसे Judaism है। जाडेजा और Judaism दोनों का अमें है यह उर्फ जदुकुलवंशी।

अग ह ने उसी पंच का दूसरा नाम है Xionism । उसका उच्चार है "जायो-जम" जो "देवनिजम्" का अपस्रंश है । भगवान कृष्ण देव थे अतः उनका बहुपंच देवपंच कहलाने लगा । द या ध का अन्य देशों में "ज" उच्चारहोने तगा । जैसे हयान बौद्धपंच का उच्चार चीन-जापान में "जेन्" बौद्ध पंच किया जाता है, उसी प्रकार "देवनिजम्" का उच्चार जायोनिजम् हुआ ।

यहूदी परम्परा के प्रथम नेता अबहा माने गए हैं। यह "बहा" शब्द का अपश्रंश है। उनके दूसरे नेता "मोजेस्" कहलाते हैं, जो महेश शब्द का बिकृत उच्चार है। मोमोस् की जन्मकथा कृष्ण की जन्मकथा से मेल खाती है, अतः वह महा-ईश भगवान कृष्ण ही हैं, इसके सम्बन्ध में किसी को शंका नहीं रहनी चाहिए।

महाभारतीय युद्ध के पदचात् द्वारिका प्रदेश में शासकों के अभाव से लूट्याट, दंगे आदि आरम्भ हुए। धरती कम्प आदि से सागर तटवर्ती प्रदेश जलमम्म होने लगा। अतः यादव लोग टोलियाँ बनाकर अन्यत्र जा बसने के लिए निकल पड़े। कुल २२ टोलियों में वे निकले। उनमें से १० टोलियाँ उत्तर की ओर करमीर की दिशा में चल पड़ी और करमीर, इस आदि प्रदेशों में जा वसीं। अन्य १२ टोलियाँ इराक, सीरिया, पॅलेस्टाईन, जेइसलेम, ईजिप्त, ग्रीस आदि देशों में जा बसीं। मध्य एशिया के १२ देशों में यदुवंशियों की बही १२ टोलियाँ हैं। वही यह दियों की १२ टोलियाँ कहलाती हैं।

भगवान कृष्ण के अवतार समाध्ति के पश्चात् यहूदी लोगों को जब कित और भीषण अवस्था में द्वारिका प्रदेश त्यागना पड़ा तभी से यहूदी लोगों ने मातृभूमि से विछड़ने के दिन गिनने गुरू किए। उसी को यहूदियों वा passover शक कहा जाता है। उसका अर्थ है मातृभूमि त्यागने के समय से आरम्भ की गई कालगणना। सन् १६८६ में यहूदी लोगों का प्रथ्या वर्ष चल रहा था।

यह एक विचित्र योगायोग है कि कृष्ण की मूर्ति का, भगवद्गीता का भीर वैदिक धर्म का तिरस्कार करने वाले मुसलनान लोग भी यह दियों को वैसे ही शत्रु मानते हैं जैसे वे भारत के हिन्दुओं को मानते हैं। XAL.COM-

बहुदियों का सालोमन नामक राजा था। सॉलोमन यह शालमानव इस संस्कृत जन्द का अपभाग है। वनों में जो बड़े ऊंचे और पुष्ट बुक्ष होते है उनका शाल-बृक्ष नाम है। कालिदास ने दुध्यन्त को शालवृक्ष की उपमा दी थी, क्योंकि बालवृक्ष जेसी दुष्यन्त की शरीरयण्ट ऊँची और पुष्ट बी। इस्लामी नाम मुलेमान और यहूदी नाम सॉलेमन् उसी संस्कृत आह. मानव शबद के अपभ्रंश हैं।

उस बहुदी सालिमन् राजा के प्रासाद की वियुल शोभा-सामग्री भारत से ही प्राप्त की गई थी। इस सम्बन्ध में Edward Pocock ने India in Greece नाम के अपने प्रन्थ में पृष्ठ २२१ पर लिखा है, "That India is the point whence came the gold; and the luxurious appliances of Solomon's court is clear; both the length of the voyage, and the nature of the commercial ports, and the original land of the Phoenicians, establish the fact, that it was a coasting voyage of Three years." अयोत "सनिमन् के प्रासाद में दृष्टिगोचर होने वाला सुवर्ण और अन्य मूल्यवान सामग्री भारत से ही लाई गई थी। वे वस्तुए, उन्हें लाने के लिए किया गया दीर्ष-प्रवास, कणि उर्फ फिनीशियन् लोगों का निवास स्थान और सागर के किनारे किया हुआ तीन वर्षों का प्रवास आदि तफसील ध्यान में रकते हुए वह सारी कीमती सामग्री अवश्यमेव भारत से आई होगी।"

उसी पन्य में पृष्ठ २२४ पर पोकॉक लिखते हैं "When Judah did evil in the sight of the lord and built them high places and images and groves on every high hill, and under every tree. the object was Bal and the pillar was his symbol. It was on this alter they burnt incense and sacrificed the calf on the 15th day of the month, The sacred Amavas of the Hindus The calf of Israel is the bull of Balesar or Iswar!

इतका हिन्दी जनुवाद इस प्रकार है-

"यह नोगों हे यदि कोई पाप होता तो वे पहाड़ के अपर कुंजवनों में या कुल के तमें बन्दिर बनाते और उसमें बाल (कुष्ण) की मूर्ति-स्थापन कर देते। मन्दिर के आगे (गरुड़) स्तम्भ होता था। मन्दिर की बेदी पर व्य जलाते थे और प्रति अमावस्था को एक वछड़े की बलि देते थे।" कस्ती धर्मग्रन्थ बायबल में भी यहूदी लोगों के भगवान का नाम

"बाल" उहिलाखित है जो स्पष्टतया बालकृष्ण ही है। बालेसर यह कतेश्वर

का ही अपभंश है।

अपर दिए उद्धरण में गाय के बछड़े की बिल देने की बात वैदिक संस्कृति से मेल नहीं खाती। भारत के हिन्दुओं की वैसी प्रथा नहीं है। गोहत्या तो निषद्ध मानी गई है। मण्डन में एक बात कही जा सकती है कि केवल बछड़े का उल्लेख है। उसे गाय का बछड़ा नहीं कहा है। तो हो सकता है किसी और प्राणी का बछड़ा हो। किन्तु पाप करने पर प्रायश्चित के इप में मन्दिर बनवाना, उसमें मूर्ति की स्थापना करना, मन्दिर के प्रवेश-हार के आगे स्तम्भ खड़ा करना, वेदी पर खूप जलाना या अगरवत्ती सुलगाना यह सारी वैदिक प्रणाली ही प्राचीन यहूदी प्रया में अन्तर्भृत थी।

मुबर्ण गोवत्स

वर्तमान युग में यहूदियों के मन्दिरों में भगवान की मूर्ति भले ही न रहती हो फिर भी यह दियों को मूर्तिपूजा से तिरस्कार नहीं। मूर्ति देखते ही जैसे उसे तोड़ने के लिए एक कमंठ मुसलमान का मस्तिष्क भड़क उठता है वैसा यहूदी का कभी नहीं होता। भारत में हजारों यहूदी हिन्दुओं से इतने ष्विमल गए हैं कि उनकी भिन्तता पहचानी नहीं जा सकती।

हिन्दु वैदिक-प्रथा में मूर्ति-पूजा करना या न करना, जाप करना या न करना, गुरु करना या न करना, ईश्वर को मानना या न मानना आदि बातों में प्रत्येक व्यक्ति को पूर्ण स्वतंत्रता होती है। यहूदियों की वही भावना होती है। इस प्रकार के कमंठ या अकमंठ व्यवहार का आदर करना यह दियों की भी प्रया है।

इसी कारण ढारिका से प्रस्थान करते समय यह दियों में भी आस्तिक-नास्तिक, कर्मठ-अकर्मठ, मूर्तिपूजक या निर्गुणभक्त आदि सब प्रकार के लोग ये किन्तु उन्हें जब स्वदेश छोड़ना पड़ा तो मूर्तिपूजकों ने भी मूर्तिपूजा बन्द कर दी। इसके कारण थे—(१) प्रवास में मूर्तियों का भार उठाना

कित था। (२) प्रवास में मूर्तियां ट्रूट-फूट जाती थीं। (३) मूर्ति स्वापित करने की या पूजापाठ की सुविधाएँ नहीं होती थीं। (४) जल के अभाव में मूर्ति को नहलाना या भक्त ने स्वयं नहाना नियमित रूप से शक्य नहीं था। (४) देवी, गणेश, शिव, राम, कृष्ण आदि विविध मूर्तियों के भवतों में वादिवाद होकर यहूदी समाज में पराए प्रदेश में फूट पड़ने का डर था। मन्दिर की सम्पत्ति की अभिलाधा से शत्रु द्वारा लूटपाट की शक्यता होती थी, आदि ऐसे अनेक कारणों से यहूदी परम्परा से मूर्ति पूजा हट गई। किन्तु यहूदी आत्या को मूर्ति-पूजा से चिढ़ या तिरस्कार नहीं है। यहूदी लोग और पारसीजन बड़ी खद्वा से मूर्ति-पूजा में सम्मिलित होते हैं वयों कि वे मूलतः वैदिकधर्मी ही है।

इसी कारण यहूदी इतिहास में उनके मन्दिरों में सोने के गोवत्स को मूर्ति होती थी ऐसा उल्लेख बार-बार आता है। बालकृष्ण की भी मूर्ति होती थी। बछड़े को टेककर बालकृष्ण मुरली बजाया करते थे। इस प्रकार बिजों और मूर्तियों से भारतीय लोग भली प्रकार परिचित हैं। किन्तु द्वारिका छोड़ने के पश्चात् देश-विदेश में भटकते-भटकते यहूदियों का सारा इतिहास छिन्त-भिन्न हो गया। तथापि यहूदियों का वह फटा-टूटा इतिहास बैदिक संस्कृति के आधार से कैसे संवारा जा सकता है वह हमने यहां बताया है। यही नहीं बैदिक संस्कृति के आधार पर सारे विश्व के इतिहास को ट्रो-कृटी कड़ियां जोड़ी जा सकती हैं।

पहिंदियों के मन्दिरों में गोवत्स और बालकृष्ण की सोने की प्रतिमाएँ होती थी इस बात का एक और प्रमाण यह है कि यहूदी इतिहास के विभाग उनके (कृष्ण) मन्दिर के आधार पर "प्रथम मन्दिर के काल का इतिहास", "दितीय मन्दिर के कासचण्ड का इतिहास" ऐसा करने की प्रथा पड़ी है।

# हिन माथा यानी "हरि कूते" इति हुकू

यहदियों की जापा का नाम "हबू" है। यहदियों के आंग्ल ज्ञानकीय का नाम है Encyclopsedia Judaica। उसमें "हबू" बाब्द का विवरण देते हुए बहा है कि उस बाब्द का पहला अक्षर जो "ह" है वह परमात्मा के अब देखिए कि ऊपरले विवरण में दो न्यून हैं। एक न्यून तो यह है कि
"ह" से निर्देशित होने वाला यहदियों के भगवान का पूरा नाम क्या है?
यह उन्होंने स्पष्ट नहीं किया। करेंगे भी कैसे, जब ज्ञानकोपकारों का ही
ज्ञान अधूरा है। हम वैदिक संस्कृति के आधार पर उस कमी को दूर करते
है। "हिर" यह कृष्ण का नाम है, उसी का "ह" अद्यक्षर है।

अब दूसरा न्यून यह है कि यहूदी ज्ञानकोष वालों ने हबू शब्द में बू अक्षर क्यों लगा है ? यह कहा ही नहीं। उस महत्त्वपूर्ण वातका उन्हें ज्ञान न होने से वे उसे टाल गए। बू अक्षर का तो बड़ा महत्त्व है। "बूते" यानी बोलता है इस संस्कृत शब्द का वह अद्याक्षर है। अतः हबू का अर्थ है "हरि (यानी कृष्ण) बोलता था वह भाषा"। ठीक इसी व्याख्यानुसार संस्कृत और हबू में बड़ी समानता है।

## हबू संस्कृत से भिन्न क्यों ?

यदि कोई ऐसी शंका करे कि हिर यानी भगवान कृष्ण तो ठेठ संस्कृत बोलते थे। उनकी वाणी महाभारत में और भगवद्गीता में प्रयित है। तो जो भाषा श्रीकृष्ण बोलते थे यही यदि हबू का अर्थ है तो हबू संस्कृत ही स्थों नहीं है ?

इस शंका का उत्तर यह है कि महाभारतीय युद्ध के अपार संहार ते वैदिक शासन टूट गया और संस्कृत गुरुकुल शिक्षा बन्द हो गई। युधिष्ठिर ने लगभग ३७ वर्ष राज्य किया और कलियुग आरम्भ होने पर भगवान कृष्ण के अवतार की समाप्ति हुई। तत्परचात् द्वारिका प्रदेश पर घरती कृष, बाढ़, लूटमार आदि कई संकट आ पड़े। वह अवधि सौ दो सौ वर्ष की यो या पांच सौ, सात सौ वर्ष या उससे भी अधिक थी, हम नहीं जानते किन्तु द्वारिका राज्य में कृष्णावतार के अन्त से संस्कृत का भी तोप हुआ। तत्परचात् वहाँ की सामाजिक, प्राकृतिक तथा राजनियक उथल-पुथल में संस्कृत ने जी प्राकृत-विकृत मोड़ लिया वह हमू बनी। आगे चलकर पहुँदियों के देश-विदेश भटकते-भटकते कृष्ण की पावन स्मृति में उस भाषा श नाम (हिर जो भाषा बोलता था—इस अर्थ से) हमू ही रहा।

KAT.COM.

गहूदी लोगों वा धर्मजिहा

बहुदी लोगों के मन्दिर की Synagogue कहते हैं। उसका वर्तपान उत्त्वार "मिनेगाँग" मूल संस्कृत "संगम" शब्द है। "संगम" शब्द का अर्थ है "सारे मिलकर प्रार्थना करना"। संकीर्तन, संतसमागम आदि सब्दों का

जो अयं है वही सिनेगाँग उर्फ संगम शब्द का अर्थ है।

बहुदी मन्दिरों पर गट्कीण चिह्न खींचा जाता है। वह वैदिक संस्कृति का शिक्तवक है। देवीभक्त उस चिह्न को देवी का प्रतीक मानकर उसे पूजते हैं। वह एक तांत्रिक चिह्न है। घर के प्रवेश द्वार के अगले आंगन में हिन्दु महिलाएँ रंगोली में वह चिह्न खींचती हैं। दिल्ली में हुमायूँ की का कही जाने वाली जो विशाल इमारत है वह देवी भवानी का मन्दिर या। उसके अपरते भाग में चारों तरफ बीसों शक्तिचक्र संगमरमर प्रस्तर पद्वियों से जड़ दिए गए हैं। यहूदी लोगों में David नाम होता है वह "देवि - द" यानी देवी का दिया पुत्र इस अर्थ से डेविटु उर्फ डेविड कहलाता है। अरबों में उसी का अपभ्रंग दाऊद हुआ है। अतः हब्रू और अरबी दोनों संस्कृतीद्भव भाषाएँ हैं।

### ईश्वर के अपने लाड्ले जन

यहूदी लोग अपने आपको 'ईश्वर के अपने लाइले लोग' मानते हैं। Chosen People of God यह उनकी कहावत है। उसे महाभारत का ऐतिहासिक आधार मार्ने। भगवान कृष्ण के पास जब दुर्योधन और अर्जन दोनों ही आगामा युद्ध के लिए सहायता मांगने पहुँचे तो श्रीकृष्ण ने एक तरफ अपने जापको रखा और दूसरी तरफ अपनी पूरी यादव सेना की और अर्बन से पूछा कि इनमें से तुम क्या चाहते हो ? अर्जुन ने धीकृष्ण को बुधा और कौरवों की तरफ से यादव सेना लड़ी।

इस घटना से महाभारत का ऐतिहासित्व सिद्ध होता है। क्योंकि मादव लोग और श्रीकृष्ण को बोबनकथा यदि काल्पनिक होती तो यदु उर्फ जर् याति कहरी तीमों की परम्परा में हमें उस यादव परम्परा के चिह्न नहीं मिलत को इस प्रन्य में हमने प्रस्तुत किए हैं।

कार कहे विमाजन में एक आध्यात्मिक तत्त्व दिखाई देता है कि

की के से अपने को एक तरफ और अपनी बादव मेना को इसरी वर्ष ऐसा बांटा वैसा ही ईश्वरीय तत्त्व इस विश्व की चराचर वस्तुओं में तरक प्राप्त कीर उष्ण, उच्च और नीच आदि इन्हों में विभावित रहता है। दोनों विरोधी तत्त्व ईश्वर-स्वरूप ही होते हैं।

भारत में यादव का उच्चार जाधव और जाडेजा जैसे बना वैसे ही यह सोग यहूदी, ज्यूडेइस्टस्, ज्यू और भायोनिटस् कहलाते हैं।

निर्देशित देश

ज्यु लोग जब द्वारिका से निकल पड़े तो उन्हें साक्षात्कार हुआ जिसमे उन्हें कहा गया कि "Canaan प्रदेश तुम्हारा होगा"। "कानान" यह कृष्ण क्ट्रिया जैसा ही कृष्ण प्रदेश का द्योतक था। यहूदी लोगों को भविष्यवाणी के अनुसार भटकते-भटकते सन् १६४६ में उनकी अपनी भूमि प्राप्त हो ही गई जिसका नाम उन्होंने Isreal रखा जो Isr = ईश्वर और ael = आलय इस प्रकार का "ईश्वरालय" संस्कृत शब्द है। यह एक और प्रमाण है कि बहुदी लोगों की परम्परा बैदिक संस्कृति और संस्कृत माया से निगडित है। हिटलर उनसे टकराकर नामशेष हो गया। अरब मुसलमान भी यहदियों से टकराने के लिए आतुर हैं तो उनका भी हिटलर जैसा ही अन्त होगा।

### यहूदी प्रन्थ की भविष्यवाणी

कृस्ती बायबल का Testament नाम का जो पूर्व खण्ड है उससे समय-समय पर ईश्वर का अवतरण होता है ऐसी भविष्यवाणी है। वह भगवद्गीता से ही यहूदी धर्मग्रन्थ में उतर आई है। भगवद्गीता में भगवान कहते हैं—

"यदा यदा हि धर्मस्यग्लानिभवति भारत। अभ्युत्थानमधर्मस्य तदातमानं सुजाम्यहम्"।।

उस भविष्यवाणी का ही आधार लेकर पीटर, पाँच आदि कुछ महत्त्वाकांक्षी व्यक्तियों ने भाषण देने आरम्भ कर दिए कि वेचारा ऐसा एक गरीब व्यक्ति (ईशस् कृष्ण के बजाय) जीसस् कृस्त जन्मा और सूली पर भी चढ़ाया गया। वह ईश्वरावतार था। धीरे-धीरे उस अफवाह पर विश्वास करने वाले एक-दूसरे की पहचान के लिए गले में पीतल का वमकीला कूस पहनने लगे ताकि उससे अपने साथी पहचाने जा सके। आरे

चलकर जब सन् २१२ ईसबी में रोमन् सम्राट् कॉस्टेन्टाइन ही उनके पश मलकर जब सन् ५१९ क्या थी। छल, बल और कपट से ६०० वर्षों में मिल गया तो फिर देर ही क्या थी। छल, बल और कपट से ६०० वर्षों में मारा यूरोप कुस्ती , इना दिया गया। उधर सातवीं शताब्दी से अरव म सारा बूराय करता. अरव मुसलमानों ने भी बेसे ही एक सहस्र वर्ष तक जुल्म और जबरदस्ती करके मुसलमाना न ना नगर. फिलीपीन से लेकर अफीका खण्ड तक करोड़ों लोगों को मुसलमान बनाया।

यहूदी दन्तक्या और नीति-नियमों के धर्मग्रन्थ की Talmud कहते हैं। तालनड

वह संस्कृत शब्द ताडमुद्र उर्फ तालमुद्र है। ताड़ के पत्तों के अपर प्राचीन वमंग्रन्य, स्रोत आदि विसे जाते थे। भारतीय पोथियाँ या अन्य प्रत्य सारे जाड़पत्रों के होते थे। तालमुद शब्द का वही अर्थ है कि तालपत्रों पर मुद्रित किए हुए या निये हुए अक्षर।

#### साक्षात्कार

यहदी नेता Moses की जन्मकथा श्रीकृष्ण की जन्मकथा जैसी ही है। और तो और श्रीकृष्ण का जैसा विराट् रूप कुरुक्षेत्र में अर्जुन ने देखा वैसा हो बिराट रूप बहुदी लोगों ने रेगिस्तान में गो भेम का देखा, ऐसी यह दियों की दन्तकवा है।

### गॉलिली यानी गावालय

पहुरो और इस्ती दन्तकथाओं में गलीली नगर का बार-बार उल्लेख नाता है। वह भाव लय इस संस्कृत शब्द का अपुर्श्रश है। श्रीकृष्ण का संगोरत, गन्द को गोबाला उर्फ यावालय में हुआ था। वहीं गावालय शब्द वैकीची के अपने से बहुदी और कुस्ती परम्परा में प्रचलित है।

## नंसरेष यानी नंदरथ

नैमरेव वह दूतरा एक नवर नाम कुस्ती और यहूदी कथाओं में उत्तिषित होता रहता है। वह नन्दर्य शब्द का अपभ्रंश है। जहाँ रेष रवे वाते वे ऐसे स्थानों परनगर वसने से उस नगर के नाम में रथ बादद अन्तर्भूत हो गया है। आवरलेक्ट में Nill of Tara नाम का एक अति प्राचीन और अति पवित्र स्वान है। वहाँ कबड़-साबड़ भूमि पर हरी घास उगी हुई है।

क्ते वहाँ देखते योग्य कुछ बचा ही नहीं है तथापि स्थानीय पुरातत्व विभाग की तरफ से वहाँ जो सूचनाफलक लगाए गए हैं उन पर प्रत्येक स्थान के ताम के साथ "रव" शब्द जोड़ा गया है।

## पर्ववर्ती पर्वत

यद्ईशालयम् उर्फं जेरूसलेम नगरी में दो पहाड़ियाँ हैं। उनमें से पूर्व-वर्ती पहाड़ी पर Dome on the Rock और अल्अक्सा नाम के दो प्राचीन इंदिक मन्दिर हैं, जो सातवीं शताब्दी से मुसलमानों के कब्जे में होने के कारण मस्जिदें कहलाती हैं। Dome on the Rock स्वयम्भू महादेव का एन्दिर है और अल्अक्सा अक्षय्य भगवान कृष्ण का मन्दिर है। पूर्ववर्ती पहाडी पर ये मन्दिर बनाए जाना उनकी वैदिक विशेषता का द्योतक है।

### यहदी विवाह-पद्धति

जिस प्रकार भारत में दो कुटुम्बों के बुजुर्गों से विवाह प्रस्ताव सम्मत होने पर युवक-युवतियों के विवाह होते हैं वैसी ही प्रधा-यह दियों में भी है। वे भी भारतीयों की तरह प्रेम-विवाह को अच्छा नहीं समभते। वैदिक विवाहीं के लिए मण्डप बनाए जाते हैं। यह दियों की भी वही प्रधा है। वे भी मण्डपों में विवाह-संस्कार कराना शुभ समभते हैं।

### दोपावली

यहूदियों में भी अनेक दीप लगाकर वैसा ही एक त्यौहार मनाया जाता है जैसे भारतीय लोग दीपावली मनाते हैं।

### वृक्ष-पूजन

वैदिक संस्कृति में जिस प्रकार तुलसी, पीपल, बड़ आदि वृक्षों का र्वन किया जाता है, उन्हें पानी दिया जाता है और उनकी परिक्रमा की नाती है, बैसे ही यहदी भी वक्षों को पूज्य मानते हैं।

## वही शब

मुललमान लोग यहूदियों को उतना ही कट्टर शबु मानते हैं जितना वे गारत के हिन्दू लोगों को मानते हैं।

XALCOM.

यहदियों में वेदों का उल्लेख

मार्कोपोलो के प्रवास वर्णन के ग्रन्थ में पृष्ठ ३४६ पर एक टिप्पणी इस प्रकार है—"Much has been written about the ancient settlement of Jews at Kaifungfu (in China). One of the most interesting papers on the subject is in Chinese Repository, Vol. XX. It gives the translation of a Chinese Jewish inscription...Here is a passage "with respect to the Israelitish religion we find an inquiry that its first ancestor, Adam came originally from India and that during the (period of the) Chau State the sacred writings were already in existence. The sacred writings embodying eternal reason consist of 53 sections. The principles therein contained are very abstruse and the external reason therein revealed is very mysterious being treated with the same veneration as Heaven. The founder of the religion is Abraham, who is considered the first teacher of it. Then came Moses, who established the law, and handed down the sacred writings. After his time this religion entered China."

इसका हिन्दी अनुवाद इस प्रकार होगा-

"नीन के कायफुंगफू नगर में यहूदियों की एक बस्ती थी जिसके वारे में बहुत कुछ निला जा चुका है। उसमें एक बड़ा ही रोचक लेख Chinese Repository नाम के ग्रन्थ के बीसवें खण्ड में सम्मिलित है। चीन में प्राप्त एक यहूदी जिलालेख का वह अनुवाद है। उसमें ऐसा उल्लेख है कि "यहूदियों के मूल बमंसंस्थापक अंडम् (यह "आदिम" ऐसा संस्कृत शब्द है। उसो से इस्लामी भाषा में आदमी यह शब्द बना है) भारत-निवासी था। वो आसन के पूर्व ही उनके पवित्र ग्रन्थ उपलब्ध हो गए थे। उन ग्रन्थों में बनारि, अनन्त तस्य का विवरण ५३ भागों में प्रस्तुत है। उसके तस्य बढ़े पूर्व है बीर उसमें दिया अनादि-अनन्त का वर्णन बड़ा रहस्यमय है। प्रस्तुत परवाहना के जितना ही उनका महत्त्व माना गया है। अवहिम

उसकी प्रजनेता और प्रथम प्रवक्ता है। उसके परचात् मोक्सेस का अवतार हुआ। उसी ने नीति-नियम बनाकर पवित्र ग्रन्थ रचे। उसके समय के परचात् इस धर्म का चीन देश में प्रसार हुआ।"

दीन में उपलब्ध उन प्राचीत गावेजों के संकलित ग्रन्थ का अध्ययन करने से और भी बड़ी महत्वपूर्ण जानकारी प्राप्त होने की सम्भावना है। तथापि अपर दिए उद्धरण से यहूदी लोगों के वैदिकधर्मी होने का पूरा सबूत भावता है। शिलालेख में कहा गया है कि अंडम् (Adam) यह यहूदियों का मूल धर्मसंस्थापक भारत का निवासी था। अंडम यह संस्कृत आदिम शब्द का अपभ्रंस है। आदिम यानी सबसे प्रथम। जैन सम्प्रदाय में उसे आदिनाब कहते हैं। वैदिक संस्कृति में उसे विष्णु कहा है। अनादि, अनन्त तस्त्र का गूढ़ और रहस्यमय वर्णन देने वाले ग्रन्थ वेदों के अतिरिक्त कोई अग्य हो ही नहीं सकते। वयोंकि वेदों का महत्त्व परमात्मा के जितना ही माना गया है। वेदों का दाता अबह्म कहा है। वह ठीक ही है क्योंक बह्मा जी ने मानवजाति को वेद उपलब्ध कराए। अबह्म यह बह्मा का वैसा ही उच्चार है जैसे कुछ लोग स्नान को अस्तान कहते हैं। अन्तिम वानय के अनुसार बह्मा के वेद देने पर कुछ ही समय में चीन में भी वही धर्म चला। इसका अर्थ स्पष्ट है कि बौद्ध समभे जाने वाले चीनी लोग आरम्भ मेंवैदिक- धर्मी यानि हिन्द ही थे।

यहूदी लोगों के मूल घमंग्रन्थ भी बेद ही हैं यह ऊपर उद्भुत टिप्पणी से स्पष्ट है। मोभेस् ने उसी घमं की नीति की व्याख्या की ऐसा जो उल्लेख टिप्पणी में है वह महा-ईश-कृष्ण की भगवद्गीता के प्रति निर्देश करता है। इसी ग्रन्थ में अन्यत्र हमने दर्शाया है कि जिस प्रकार यहूदी परम्परा में बेदों का उल्लेख का उल्लेख काता है उसी प्रकार इस्लामी परम्परा में भी बेदों का उल्लेख काया है।

## हरिका सुर देश

Encyclopaedia Judaica यानी यहूदी लोगों के ज्ञानकोष में (पृष्ठ 108, खण्ड 2. Keter Publishing Co., जेरूसलेम द्वारा प्रकाशित) निका है कि "Erez Israel and (Central-Southern) Syria were XBI.COM.

referred to as Hurru chiefly as an ethnic term after the

Horites who inhabited the country."

मानी "एरेक इसाइल और मध्य दक्षिण प्रदेश को हुरू प्रदेश कहा जाता था। होराइत लोगों के वहाँ बसने से उस प्रदेश को वह जातिवाचक नाम प्राप्त हुआ।" इस उद्धरण में जो हुरू, होराइत आदि उल्लेख हैं वह हिर एकं कृष्य के अनुवाबी के अर्थ से बहुदियों का निर्देश करते हैं। सीरिया शब्द "सुर" बानी देशों का प्रदेश इस अर्थ का है।

### सिंह और कमल

बेह्सतेम् उर्फं यदुईशालयम् नगर में वैदिक परम्परा के कई प्राचीन चिह्न है। नगर का एक कोट है उसमें कई नगरद्वार बने हैं। वैदिक शासकों के नामों में सिंह शब्द जोड़ा जाता था। अतः नगर का भी सिहदार होता था। जेरूसलेम का ऐसा ही एक सिहद्वार (Lion's gate) हे स्योंकि वहाँ सिंह की मूर्ति बनी है। मुसलमान तो प्राणी की मूर्ति नहीं बनाते बतः बेरूसलेम नगर इस्लाम से कितना ही प्राचीन है। इस सन्दर्भ में हम पाठकों को अपने एक शोध-सिद्धान्त का स्मरण दिलाना चाहते हैं कि विश्व-भर के ऐतिहासिक स्थलों में Construction is all Hindu and Destruction all Muslim यानी बनवाई सारी हिन्दुओं ने हैं और तोड़-फोड़ मुसनमानों द्वारा की गई है। उसी सिद्धान्त के अनुसार जेरूसलेम में जो कुछ दीवारें-इमारतें आदि अभी तक खड़ी हैं वे वैदिक धर्म के लोगों की बनाई हुई हैं और जो तोड़-फोड़ है वह मुसलमानों ने की है। अतः विश्व भर के विद्वानों को हम सावधान करना चाहते हैं कि इस्लाम ने यह वालीशान मस्दिद बनाई और वह विशाल कब बनाई आदि जो अनाप-शनाप बर्णन देने वाले बन्य लिखे गए हैं वे सारे निराधार और निकम्मे हैं। मुखलमातों ने ७वी शताब्दी से १८वीं शताब्दी तक एक भी प्रेक्षणीय इमारत या नगरनहीं बनाया। वे दूसरों के ही नगर और इमारतों पर कब्जा जमाते रहे और उनके दरबारी जुशामदकार कवजा किए हुए पराधों के नगरों का और इमारतों का श्रेष मुसलमानों को देते रहे। सिंह, कमल आदि बंदिक बिह्नों के कारण उस हैया-फेरी का रहस्य खुल जाता है।

इस्तामी अफवाहों का षड्यन्त्र

उस इस्लामी षड्यन्त्र के अन्तर्गत यह घोंस दी गई है कि सुलेमान नाम का कोई सुल्तान था। उसे यह स्वप्न आया कि यदि वह यदुईशालयम् (केह्मलेम) नगर का कोट न बनवाए तो सिंह उसे खा जाएँगे। इस स्वप्न की स्मृति में सुल्तान सुलेमान ने यदुईशालयम् नगर का कोट बनवाया और उसके एक द्वार पर सिंह की प्रतिमा बनवा दी। लगभग प्रत्येक प्रेक्षणीय ऐतिहासिक इमारत की बाबत मुसलमानों ने ऐसी ही कोई बालिश और हास्यास्पद अफवाह फैलाकर लोगों की आँखों में धूल भोंको है।

अपर कही अफवाह का विवरण करके हम पाठकों को बताना चाहते हैं कि ऐसी इस्लामी तिकड़मबाजी का भण्डाफोड़ किस प्रकार किया जा

सकता है।

प्रथम समभने की बात यह है कि इस्लाम को स्थापित हुए केवल

रि०० वर्ष हुए हैं जबकि यदुईशालयम् नगर कम-से-कम पाँच-छह सहस्र
वर्ष प्राचीन है। उसका नाम भी यदुईशालयम् यानी श्रीकृष्ण नगर है। हर

वर्षं प्राचीन है। उसका नाम भी यदुईशालयम् यानी श्रीकृष्ण नगर है। हर घर की चारदीवारी करना जितना आवश्यक होता है उतना ही प्राचीन-काल में नगर की भी चारदीवारी या कोट करना आवश्यक समभा जाता या। बतः सुल्तान सुलेमान के हजारों वर्षं पहले से ही यदुईशालयम् का कोट

बना हुआ था।

कोट नहीं बनाया तो शेर खा जायेगा ऐसे स्वप्नों से कूर, दुष्ट, अत्याचारी इस्लामी सुल्तान बच्चों की भौति कभी डरते थे क्या? सिंह बा जाएगा इस भय से यदि कोट बनाया जाता तो कोट के एक द्वार पर मुल्तान भाले से उस पापी सिंह को मारता हुआ बताया जाता।

जब कुराण मुसलमानों को सजीव प्राणियों की प्रतिमा बनाने से रोकता है तो कमंठ मुसलमान सुल्तान मुलेमान् ने कुराण की आज्ञा के विरुद्ध सिंह की प्रतिमा कैसे बनवाई? अल्लाह की आज्ञा मंग करने से जहन्नुम् में उसकी अल्लाह जो हालत कर देता उससे भी सिंह द्वारा फाड़े जाने का उसे अधिक डर लगता था क्या?

हो सकता है कि प्रसिद्ध यहूदी सम्राट साँलोमन् (शालमानव) ही यहुईशालयम् नगर का और उसके कोट का निर्माता हो। साँलोमन् और

सुलमान नाम की समानता का अयोग्य लाभ उठाकर मुसलमानों ने पहूदियों के कतृत्व का श्रेय किसी सुलेमान् के नाम के साथ जोड़ देने की हैरा-फेरी

प्राचीननगर कभी कोट के बगैर बनते ही नहीं थे। अतः यह कहना कि नगर तो पहले से ही था किन्तु उसे कोट पहनाया या वगैर कोट का नगर बनवाता तो सिंह उसे फाड़ खाते, वगैरह इस्लामी धौंसवाजी पर कभी

विश्वास नहीं करना चाहिए।

उस नगर-द्वार पर केवल सिंह ही नहीं अपितु दूसरा भी एक महत्वपूर्ण बंदिक चिह्न है। बह है अनेक कमल की आकृतियाँ। उन चिह्नों का चित्र यहदी जानकोष के नौवें खंड के पृष्ठ १४३२ पर दिया है। वैसे ही कमल चिह्न भारत स्थित लालकिला आदि इमारतों पर पाए जाते हैं। प्रथम बिन् प्रातत्व अधिकारी अलेक्फ्रेण्डर कर्नियम ने भारतीय ऐतिहासिक इमारते हिन्दु राजाओं की होते हुए भी जानवू भकर इस्लामी सुल्तान दारशाहों द्वारा बनबाई गई ऐसा पुरातत्त्वीय दपतर में लिख मारा। अतः भारत में भी जिन इमारतों पर कमल चिह्न बने हुए हैं वे इमारतें इस्लाम द्वारा नहीं बनवाई गई है यह पहचान लेना चाहिए।

## प्ववर्ती देशों की वैदिक संस्कृति

आजकल की बोलचाल में Oriental यानी पूर्ववर्ती देशों की संस्कृति तथा Occidental यानि यूरोप आदि पश्चिमी देशों की संस्कृति, इनका उल्लेख इस प्रकार किया जाता है कि जैसे दोनों में बड़ा विरोध है। आयं और द्विड़ संज्ञाएँ भी इसी प्रकार परस्पर-विरोधी समभी जाती हैं।

ईसाई बनने के पश्चात् भले ही यूरोपीय लोगों के रहन-सहन में भिन्नता प्रकट हुई हो किन्तु ईसा-पूर्व समय में यूरोप और अन्य सारे खण्डों में वही वेदोपनिषद, रामायण, महाभारत वाली सम्यता यी जो हम आजनत भारत की विशवता मानते हैं। उसी प्रकार आर्य और द्रविड्रों में भी कोई विरोध नहीं है। द्रविड़ लोग तो आयंधर्म उर्फ वैदिक संस्कृति के संचालक, निरीक्षक और व्यवस्थापक थे।

वर्तमान इतिहास शिक्षा में ऐसे और भी अनेक दोष प्रविष्ट हैं जैसे जात-पाँत की बाबत विकृत कल्पनाएँ। ऐसे सारे भ्रम दूर करके इतिहास की शिक्षा शुद्ध करने की बड़ी आवश्यकता है। सारी मानव-जाति आरम्भ से एक ही वैदिक सम्यता में जुड़ी हुई थी। उस एकता का लुप्त इतिहास विश्व को उपलब्ध कराना ही इस ग्रन्थ का मूल उद्देश्य है।

वतंमान विचारधारा के अनुसार ईसाई जीवन-पढ़ित पश्चिमी कहलाती है किन्तु पूर्ववर्ती प्रदेशों की सम्यता बौद्ध, हिन्दु, मुसलमान आदि

अनेक धर्मों और पन्थों की खिचड़ी मानी जाती है।

इस अध्याय के आरम्भ में ही हम यह स्पष्ट कर देना चाहते हैं कि वर्तमान युग में सूट-वूट पहनकर, चर्च में यी शु की प्रार्थना करने वाले Xer.com.

पाश्चात्य लोग ईसापूर्व काल में उसी प्रकार योग, प्राणायाम, वेद पठन, रामायण, महाभारत पारायण और संस्कृत में संभाषण आदि करते थे जैसे भारतीय लोग करते थे। अतः कृस्तपूर्व काल में पश्चिमी और पूर्वी सम्यता में कोई बन्तर नहीं था। वह अन्तर तब पड़ने लगा जब लोग छल-बल से ईसाई और मुहम्मदयन्थी बनाए जाने लगे।

आरम्भ में पूर्वी और पिश्चमी देशों का विभाजन किस आधार पर किया गया है यह भी देखना आवश्यक है। पृथ्वी गेंद जैसी गोल है। उसमें पूर्व और पिश्चम यह संज्ञाएँ क्यों, कैसे और किन प्रदेशों को सम्बोधित करती हैं? जापान के लोग अमेरिकनों को पश्चिमी समक्तते हैं और अमेरिका के लोग जापानियों को पूर्वी समक्तते हैं। किन्तु पृथ्वी के गोले पर तो जापान के पूर्व में अमेरिका और अमेरिका के पश्चिम में जापान स्थित है।

### भारत से ही सभ्यता का आरम्भ

अतः बारम्म में यह समक्त नेना आवश्यक है कि पूर्वी देश और पिश्चमी देश यह वो विभाजन हुआ है वह भारत को प्रमाण और मूल देश मानकर हुआ है। इससे एक बहुत महत्त्वपूर्ण निष्कर्ण यह निकलता है कि भारत से ही मानवीय सम्पता और मानवी शिक्षा आरम्भ हुई। भारतवासियों के सूर्योदय के खितिज पर ही अन्तर्राष्ट्रीय तिथि सीमा (International Date Line) बनी हुई है। वहां जब खितिज से मूर्य उपर उठता है तो नई तिथि मानो जाती है जबकि उसके पूर्ववर्ती प्रदेशों को पश्चिमी मानकर वहां पुरानी तिथि या तारी ह ही जारी रहती है।

भारत को मध्यवर्ती देश मानकर उसकी अगल-झगल वाले जापान से कुंस्थान तक के देश पूर्वी देश कहे गए हैं। तुकंस्थान से अमेरिका तक के देश पहिचानी देश माने जाते हैं।

### हिन्द बोन

इण्डोबायना उर्फ हिन्दबीन नाम का जो प्रदेश है वह अब तीन राज्यों में बंटा हुआ है। बोएतनाम, सब उर्फ लाखोस और काम्बोज (उर्फ कम्यूचिया या कम्बोदिया) नाम के वे तीन प्रदेश हैं। इस प्रदेश में सैकड़ों वर्ष तक जयवमां, सूर्यंवमां आदि भारतीय राजाओं का साम्राज्य था। अंकोरवट ताम की उनकी वहां प्राचीन राजानी बनी हुई है। उस राजधानी के विशाल और नयनमनोहर महल, मिदर आदि के खण्डहर १०० चीरस किलोमीटर भूमि पर बने हुए हैं। उनके परकोट में स्थान-स्थान पर त्रिमूर्ति की विशाल प्रतिमाएँ बनी हुई है। उनके बीच में से उगे हुए ऊँचे पीपल, बड़ आदि वृक्षों की मूलियां उन पूर्तियों को घेरे हुए हैं। रात के घने अंधेरे और सन्नाटे में उन विशालकाय मूर्तियों को देखकर डर-सा लगता है।

## अंकोरवट की विशाल कलाकृति

उन प्रासादों और मन्दिरों के प्रांगणों में कहीं-कहीं विशाल प्रस्तर मृतियों के पौराणिक दृश्य भी बनाए गए हैं। उदाहरणार्थ समुद्र-मन्यन का दृश्य। यह दीवार पर खुदा नहीं है। आंगन में एक तरफ देवों की मूर्तियाँ और दूसरी तरफ राक्षसों की मूर्तियाँ, बीच में मन्दार पर्वत और उसे मयनी बंसा घुनाने के लिए लम्बे वासुकी सर्प की लपेट-ऐसे वहां भव्य दृश्य बनाए गए हैं। इस प्रकार का मनोहारी और विशाल दृश्य स्थल सारे विश्व में प्रायः यह एकमेव है। भारत सरकार ने इस कलास्थल की जानकारी और प्रसिद्धि विश्व को कराने का कत्तंब्य नहीं निभाया। यह भारत के वर्तमान कांग्रेसी शासकों का बड़ा दोष है। अंकोरवट का प्रदेश आजकल मले ही भारत के शासन में न हो किन्तु वहाँ के प्रासाद, मूर्तियाँ, शिलालेख बादि तो भारतीय ही हैं। दहाँ की कला भी भारतीय है। फिर भी अधिक-तर भारतीय लोग उस अपने प्राचीन बृहद्भारत की राजधानी के नाम से, वहाँ के विलालेख आदि ऐतिहासिक सामग्री से और वहाँ की कला से पूर्णतमा अनिभन्न रह गए हैं। वहाँ बैठे भारत के राजदूत बया करते रहे हैं। चित्रकला, फिल्म वीडियो कैसेट, मूर्तियों की प्रतिमाओं आदि द्वारा भारत की उस दूरस्य प्राचीन कला की जानकारी की भरमार भारत में कराने की बड़ी आवश्यकता है। इससे भारत का गौरवशाली अतीत वर्तमान गीकी को प्रेरित और उत्साहित करता रहता, भारत का लुप्तगुप्त इतिहास मर आता और उस कला का भारत में पनक्द्वार किया जा सकता।

XAT,COM.

भारत के परराष्ट्रमन्त्री ऐसे विज्ञाल दृष्टि के होने चाहिए। नटराज, शिव जैसे तांडव नृत्य द्वारा सारी पृथ्वी हिला देते हैं, वैसे भारतोद्भव वैदिक संस्कृति ने किस प्रकार सारी घरती जगमगा दी थी, यही इस प्रन्य में दर्शाया गया है। भारत लक्ष्मी के वे मौलिक गहने सारे विश्व में बिखरे पड़े है। उनका ज्ञान स्वयं अर्जन करना, उन्हें संवारना और उस मौलिक सामग्री का विश्व को ज्ञान कराना भारत के विदेशमंत्री और राजदूतों का कतंत्र्य है। राजदूतों को इस सम्बन्ध में विशेष शिक्षा देने वाले वर्ग चलाए जाने चाहिए और जागरूक रहकर विविध प्रदेशों से वैदिक संस्कृति का नाता किस तरह जुड़ा हुआ है इसकी जानकारी प्राप्त कराते रहना चाहिए। किन्तु इस कर्तव्य का वर्तमान भारतीय शासकों को जरा भी ज्ञान नहीं है। सारे ही गोबर-गणेश बने हुए हैं जो सरकारी नौकरी को केवल पैसा कमाने का न्धा समभे बैठे हैं।

कम्बोडिया में जो बहुप्राचीन भारतीय राजधानी अंकोरवट है उसकी सीमावर्ती भूमि का, अभी तक अरण्य प्रदेश, यही संस्कृत नाम है। कभी-कभी उस प्रदेश को स्वानीय अपभंश में 'प्राथट' भी कहा जाता है।

## विशाल कलाकृतियां भारत में कहाँ हैं ?

यह विचार करना आवश्यक है कि जिन भारतीयों ने कम्बोडिया जैसे दर के प्रदेश में पत्यर की ऐसी विशाल मूर्तियाँ, प्रासाद आदि बनाए क्या एन्होंने भारत में वैसी विशाल कलाकृतियाँ नहीं बनाई ? इतिहास के वर्गों में, कला वर्गों में ऐसे प्रश्नों की चर्चा होनी चाहिए और परीक्षा में भी छात्रों में ऐसे प्रश्न पूछे जाने चाहिएं।

इस प्रश्न का उत्तर है कि भारत में भी वैसी मुन्दर और विश्वाल कतारुतियों भी भिन्तु ७१२ से १७६१ तक के १०४६ वर्षों के इस्लामी इस्सों में प्राव: सभी नष्ट हो गई। भारत में करोड़ों मुसलमानों को यह ऐतिहासिक सत्त्व बुभेगा इस हर, भिभक और लज्जा के कारण वर्तमान कार्षेश प्राधक ऐसे प्रवनों की इतिहास में चर्चा ही नहीं होने देते। परिणाम-स्वस्य भारत के वर्तमान मासक ही भारत का सत्य इतिहास निजी राजनीतिक स्वायं के कारण भुठलाने में जुट गए हैं। अतीत में जी घटनाएँ हुई उनकी ज्यों-की-त्यों जानकारी आगामी पीढ़ियों को देना इसी का नाम-इतिहास है। सत्य इतिहास कथन करने से कभी हानि नहीं होती। इस्लामी आकामकों ने भारत में जो उधम मचाया, जो सर्वनाश किया, छलबल से जिस प्रकारकरोड़ों लोगों को मुसलमान बनाया उसका खरा-खरा इतिहास आगामी पीढ़ियों को जात कराने से ही भारत के मुसलमान अच्छे नागरिक बनेंगे।

इसी दृष्टि से भारत में विशाल मूर्तियां, प्रासाद, मन्दिर आदि कहां-कहां है उसकी सूची बनाना आवश्यक है। कम्बोडिया से कॉलग यानी उड़ीसा के लोगों का सीधा सम्बन्ध था। दोनों के प्राचीन नृत्य, गान, बेबभूषा, बाद्य, गहने और प्रासाद तथा मूर्ति शैली में गहरा साम्य है। अतः उड़ीसा में भी वैसी विशाल और सुन्दर कलाकृतियां पाई जानी चाहिए। अरण्यों में जहां बैसी विशाल मूर्तियां भादि बनी हो उनकी सूची बनाई जानी चाहिए और फोटो आदि उपलब्ध कराए जाने चाहिए।

उड़ीसा का कोणाकं मन्दिर एक भव्य रथ के आकार का बना बैसी कलाकृति है। उसमें विशालकाय सूर्यमूर्तियां कुछ अभी हैं और कुछ इस्लामी आकामकों ने नष्ट कर दीं। उस मन्दिर का गर्मगृह भी इस्लामी आकामकों इारा तोड़ा-फोड़ा, मन्दिर के मध्य में मलबे का ढेर बनकर पड़ा है। वह मन्दिर किस दुष्ट आकामक ने कैसे और कितने दिन में मंग किया वह सारा इतिहास उस भग्न मन्दिर के बाहर पुरातत्वीय सूचनापट पर लिखा जाना चाहिए। यही तो पुरातत्व विभाग का मुख्य कत्तंव्य है। किन्तु मुस्लिम वगं की तुष्टिहेतु पुरातत्व विभाग भी निजी कर्त्तंव्य नहीं निभाता।

उड़ीसा के वन प्रदेशों में तथा और भी कुछ स्थानों पर विशालकाय प्रस्तर प्रतिमाएँ अज्ञात पड़ी या खड़ी हैं ऐसा सुना है।

विजयनगर की राजधानी, जो मुसलयानों ने नष्ट की और आंध्र प्रदेश में वारंगल का जो किला मुसलमानों ने तोड़ा, उसमें कुछ विशाल प्रतिमाएँ नष्ट किए जाने की आशंका है।

दिल्ली में जो ऊँचा विष्णुस्तम्भ आजकल कुतुबमीनार कहलाता है वह सात मंजिला या किन्तु अब केवल पाँच मंजिला रह गया है। उसकी सातबीं मंजिल पर चतुर्मुख बह्या की मूर्ति, एक संगमरमरी गुम्बद की छाँव में XBT.COM.

क्ष्मलासन पर विराजमान की और विष्णुस्तम्भ के तले शेपशायी विष्णु की विशालकाय मूर्ति की जिसकी नाभि से निकला विष्णुस्तम्भ कमलदण्ड के हण में लड़ा किया गया था। उस विष्णु स्तम्भ को दुवारा तले में विष्णु और शिक्षर पर बह्या की मूर्ति से सजाने की आवश्यकता है।

अंकोरवट का वस्तु संग्रहालय (Museum) भारतीय मूर्ति और संस्कृत शिलालेखों से भरा पड़ा है।

### लव देश का चन्दनवन

कम्यूचिया उर्फ काम्बोज के पड़ोस का देश हैं "लव" जो प्रमु रामचंद्र के एक पुत्र के नाम से पड़ा है। उसका फ़ेंच स्पेलिंग Laos है जिसका फ़ेंच उच्चार लव बनता है। उस देश की राजधानी चन्दनवन उर्फ वनचंदन कहलाती थी। उसी का फ़ेंच स्पेलिंग Vientianne होने से पश्चिमी जन उसका उच्चार ह्विएन्शिअन् करते हैं। कहाँ वनचन्दन और कहाँ ह्यिपशिअन् !

संस्कृत में एक सुभावित इस प्रकार है-

अतिपरिचयात् अवज्ञा, संतत गमनात् अनादरो भवति । मतये भिल्ल पुरंश्री चन्दनतस्काष्ठं इंघनं कुस्ते ॥

इस उनित से ऐसा अनुमान निकलता है कि सांप्रत जिसे मलाया या मलग्रीशया देश कहते हैं उसमें इस्तपूर्व समय में चन्द्रनवृक्ष के बन होते थे। इसो देश की ईशान्य में थोड़ी हो दूरी पर लब देश है। उसमें भी चन्द्रन के वृक्ष होते थे। इतिहास के ऐसे सबक से उन देशों को चन्द्रन के दूश लगा कर उनका मुगन्य विश्व में फैलाने का और निजी धनकीय बृद्धि का लाग दशना चाहिए। इतिहास से ऐसा प्रतीत होता है कि उन देशों की भूमि और बासुमान चन्द्रन वृक्षों के लिए अनुकृत होंगे।

#### गंगा मंया

काम्बोज, तव, बीएतनाम आदि प्रदेशों की प्रमुख बड़ी नदी का नाम है मेवीय हो "मी गंगा" यानी गंगा मैया शब्द का अपभ्रंश है। बिश्व भर में बिलरे ऐसे संस्कृत तानों को इतिहास की सही शिक्षा द्वारा लोगों की विश्व कराना इतिहास का एक महत्त्वपूर्ण लक्ष्य होना चाहिए। उम प्रदेश में १६वीं और २०वीं शताब्दी में फ्रेंच लोगों का अधिकार उन्हें वर्ष रहने के कारण वहाँ प्राप्य ऐतिहासिक सामग्री सम्झन्थी ग्रंथ इंच पुरातस्विवदों ने लिखे हैं।

सयाम

कम्बोडिया की पिक्चमी सीमा से सटा हुआ देश है स्थाम। इसे यूरोपीय पहित का थायलेंड नाम भी पड़ा है। सथामी भाषा के शब्द संस्कृत के हैं किन्तु उच्चार चीनी पहित के हैं। जैसे "राजवंश" शब्द सथामि भाषा में एडबीप कहा जाता है। छाया चित्रकार का उच्चार छायाचितकॉन (यानी कोटोग्राफर), शुत्थ भोजन होटल, अयुत्थ्या (अयोध्या) चूड़ालंकारण (बुलालकोनं) कुट (परुड़-गृह) —इत्यादि उच्चार सथामि भाषा में इड़ है। अतः प्राकृत उच्चारों को छोड़कर सथामि भाषा एक तरह से पूरी संस्कृत है। इसी कारण सथामि भाषा का विद्वान होने के लिए संस्कृत का विद्वान होना आवश्यक होता है।

यद्यपि वहाँ के लोग वीद्ध बन गए हैं लेकिन वहाँ के राजपुरोहित बैदिक धर्मी यानी हिन्दू ही हैं। स्याम के राजा का राज्याभिषेक प्राचीन बैदिक संस्कारों से बैदिक मंत्रों सहित होता है। प्रत्येक राजा को "राम" परवी ही दी जाती है। अभी जो उनके राजा गद्दी पर है वे नौवें राम हैं।

स्याम की राजधानी भी अयोध्या उर्फ अयूत्थ्या ही कही जाती थी! किन्तु उसे ब्रह्मदेश की सेना द्वारा एक युद्ध में तहस-नहस कर देने के कारण स्यामि लोगों ने बेकांक में नई राजधानी बनाई।

उस बैकॉक नगर के मध्य में एक विशाल राम मन्दिर है। उसके परकोट पर उरली तरफ रामायण प्रसंग के रंगीन चित्र अंकित हैं। किन्तु आनकल मन्दिर के गर्भगृह में राम की मूर्ति न होकर बुद्ध की मूर्ति परवापित है। वह परने की बनी होने के कारण उसे Emerald Buddha कहते हैं। परकोट के अन्दर विस्तीण आंगन है। उसके मध्य में मन्दिर है। उपके प्रवेश द्वार पर राक्षशी मुद्रा की पहरेदार यक्ष मूर्तियाँ हैं।

स्यामी भाषा में मन्दिर को वट कहते हैं क्यों कि वहाँ बड़ के कुक्ष होते थे। वह का संस्कृत नाम है वट। बट अरुण, वट देद शिवींद्र (यानी देव

श्री इन्द्र) आदि सगामि देवमन्दिर के नाम होते थे।

व्यवस्थ होने पर गुरुगृह में भिक्षा मांगकर विद्यार्जन करने की स्मृति व्यवस्थ होने पर गुरुगृह में भिक्षा मांगकर विद्यार्जन करने की स्मृति में वर्तमान समय में भी कर्मठ कुटुम्बों में युवकों का व्यवस्थ होने पर वे गेरुए वस्त्र पहनकर किसी नदी के किनारे पुरोहित के या अन्य गुरु के आश्रम में कुछ दिन बिताते हैं।

सयामि लोग एक-दूसरे से मिलने पर "सबड्डी" कहते हैं। वह स्वस्ति शब्द का विकृत उच्चार है। स्वस्ति का अर्थ है "सु + अस्ति" यानी सब

जेम है, ठीक चल रहा है।

सयामि राजधानी का प्राचीन प्रणाली के अनुसार लम्बा-चौड़ा वर्णन इस प्रकार है—देवदूतों का नगर, असरपुरी, इन्द्र की रत्नजिहत चमकती-इसकतों बस्ती, शोभायमान मन्दिरों से भरी अयोध्यानरेश की नगरी, राजा के विशाल एवं सुन्दर महलों का नगर, विष्णु और अन्य समस्त देवी देवताओं का निवास स्थान। इन सारे विशेषणों से नगर को सुन्दर, स्वच्छ, आकर्षक और सुरक्षित रखने का ध्येय प्रतीत किया जाता था।

### मलयेशिया

स्थाम के दिलाण में प्राचीन मलाया देश हैं। मलाया चन्दन का देश कहलाता था। उस देश के नगरों के नाम अधिकतर प्राचीन संस्कृत ही है। उसकी राजधानी कोलालम्पुर कहलाती है। वह 'चोलानाम्पुरम्" का अपभ्रंग है। उससे पता चलता है कि उस नगरी का नाम चोल राजवंश से डा है। मृंगाईपट्टानि नाम का दूसरा एक नगर है जो श्रृंगपट्टण यानी उहाडों नगर कहलाता था। तीसरा एक नगर है सेरंबन जो "श्रीरामवन" वा अपभ्रंग है। अन्य एक नगर का वर्तमान नाम "पेटलिंगजाया" है जो अधिकान जायान् ऐसे संस्कृत शब्द का अपभ्रंग है। स्कटिकलिंग जायान् का अवं है "महान स्कटिक का शिवलिंग"। उस नगर के बीचोंबीच एक उड़ा जिवलिंदर या जिसमें स्फटिक के विशास शिवलिंग की पूजा होती वी। उरव्यन्त में उस नगर के मध्यवती भाग में शिवमन्दिर के अवशेष पाएं गए है। अरबों ने वहां आक्रमण कर सारे मन्दिर नष्ट करके मलाया के आरे बोधों को छस-बल से मुसलमान बनाया ? तथापि वहां के मुसलमान

इते राजपरिवार में अभी तक श्री, महादेवी, महाश्री, पुत्री, विद्यावरी, राम हुसेन, लक्ष्मण हुसेन आदि प्राचीन वैदिक परम्परा, इस्लामी नामों से बही हुई हैं।

मनाया के दक्षिण में जोहोरबारू नाम की रियासत है। उसके राजा प्रमुख मुसलमान बनाए जाने के पश्चात् मुल्तान कहलाए। तत्पूर्व उन्हें महाराज कहा जाता था। सन् १६४३-४४ में जोहोरबारू के राजप्रासाद दें जाने का मुक्ते अवसर मिला था। तब मेज पर जो लम्बी चादर विकी हुई थी उसके ऊपर बड़े अंग्रेजी अक्षरों में कशीदाकारी से Maharaja of Johore ऐसे अक्षर निकाले गए थे।

उस महल को स्थानीय भाषा में भी ''आस्थान'' इस संस्कृत शब्द से ही सम्बोधित किया जाता है। इससे वहाँ की संस्कृत परम्परा की गहराई का पता चलता है। स्थानीय लोगों को प्राचीन संस्कृत परम्परा में Sons of the soil के अर्थ से 'भूनिपुत्र' ही कहा जाता है।

मलाया के सागरतट के एक नगरका नाम मलाक्का है जो मिल्लकार्जुन शिवलिंग स्थान था। उसी का मलाक्का यह अपभ्रष्ट संक्षिप्त रूप है।

### सिहपुर

मलाया देश के दक्षिणी किनारे के निकट जो द्वीप हैं उसे तिगापुर कहते हैं। जो सिंहपुर इस संस्कृत नाम का विकृत उच्चार हैं। प्राचीन वैदिक विश्वसाम्राज्य में अमेरिका से आस्ट्रेलिया तक जाने वाली नौकाएँ सिंहपुर में ककती थीं। सन् १४६२ में एक अग्रेज पर्यटक Sir Stanford Raffles जब उस द्वीप पर पहुँचा तो सागर-किनारे एक पहाड़ी के ऊपर उसने एक किला देखा जिसके ऊपर परमेश्वर नाम के राजा का संस्कृत शिलालेख या। Raffles Memoires नाम के संस्मरण रफल्स साहब ने लिखे हैं, जिनसे ऐसी जानकारी प्राप्त होती हैं।

मलाया देश में पाए गए ऐतिहासिक अवशेषों के सम्बन्ध में ब्रह्मचारी कैलासम्(उफं स्वामी सत्यानन्द) नाम के महात्मा द्वारा लिखा Glimpses of Malayan History प्रन्थ भी उपलब्ध हैं। वे लेखक मेरे अच्छे मित्र रहे हैं। एक मोटर दुर्घटना में उनकी मृत्यु हुई।

इण्डोनेशिया

XAI.COM.

दावा, सुमाना, बाली आदि हजारों हीयों का देश इण्डोनेशिया कहनाता है। विश्व में India उर्फ भारत का नाम जितने प्रदेशों से बुड़ा हु जतना और किसी देश का नहीं। बेस्टइंडीज, ईस्टइंडीज, इंडोनेशिया इंडोन्सायना, इंडियन ओशन् (यानि हिन्द महासागर) और अमेरिका में इंडियाना, इंडियानापोलीस आदि नाम इस बात के साक्षी हैं कि भारत का नाम प्राचीन विश्व में सर्वत्र गूंजता रहा है नयों कि विश्व व्यापी बैदिक संस्कृति की जड़ भारत में थी और विश्व पर शासन करने वाले वैदिक खित्रयों का प्रशिक्षण भारत में हुआ करता था। ऊपर उल्लिखित नामों में इंडियानापोलीस नाम यद्यपि आधुनिक हैं पर वे यह सिद्ध करते हैं कि विश्व पर भारत का शासन मिटकर हजारों वर्ष बीत जाने पर भी अभी तक भारत के नाम की इतनी प्रतिष्ठा बनी हुई है कि वाधुनिक नामों में भी भारत के अतीत का वह गौरव प्रतिबिध्वत होता रहता है।

बानी डीप में तो अभी तक चातुर्वण्यंधर्माश्रम पद्धति का हिन्दु धर्म ही अतिष्ठित है। वहां के पण्डित को पंडा कहा जाता है। बाली में परम्परागत सारे उत्तव, त्योहार, इत, पर्व आदि अभी तक वैदिक पद्धति से ही मनाए बाते हैं।

## बालों को हिन्दू संस्कृति

नारत ने लगभग २५०० मील दूर सागर पार वाली द्वीप में प्राचीन हिन्दू बीदन-पढ़ित इसलिए बच पाई है कि वहां के डच यूरोपीय शासकों ने बब वह बित सुन्दर और लुभावनी जीवन-पढ़ित देखी तो उन्होंने उसे सुर्यक्त रखना बाहा। अतः किसी अन्य धमं प्रचारकों को उस द्वीप में प्रवेद व करने देने का दूरदर्शी निर्णय डच शासकों ने लिया। इसी कारण वह बहां बीजी-माधी, धार्मिक, भावुक, कमंठ, प्राचीन वैदिक जीवन पढ़ित जान और मुखद बातावरण में अभी तक अखण्ड चल रही है।

वादा द्वीप को राजधानी जोगजकर्ता के पास प्राचीनकाल के हिन्दु अधको द्वारा बनावा एक महान मन्दिर है जिसे बोरोबिदुर कहते हैं। वह बुढ का वह अपश्रंश हो सकता है। उस चौकोने मन्दिर में शान्त ध्यान-मन्त बुद्ध की संकड़ों प्रतिमाएँ बनी हुई है। यद्यपि अरबी हमले के कारण संकड़ों वर्ष पूर्व से इण्डोनेशिया के लोग मुसलमान बनाए गए हैं फिर नी उनकी संस्कृति हिन्दू ही टिकी हुई है।

भारत का तेजोमहालय (उर्फ ताजमहल), कांबोज का अंकोरवट और जावा का बोरोबिदुर—यह प्राचीन हिन्दू संस्कृति के तीन प्रतिद्ध कता स्थान कहे जा सकते हैं।

जावा में प्रवनन् नाम का नगर है। वहाँ रात्रि की चांदनी के जाना शीतल वातावरण में खुल मैदान में सैकड़ों लोग बानर, राक्षस आदि की वेशभूषा में कई दिन बड़ी घूमधाम से रामलीला मनाते हैं।

इण्डोनेशिया में ापा को भाषाही कहते हैं। महिलाओं को 'विनता' कहते हैं। इस प्रकार उनकी भाषा संस्कृत प्रचुर है।

### र्वानओ

इण्डोनेशिया के उत्तर में बोर्नियो नाम का बड़ा द्वीप है। वहाँ वस्ती बड़ी विरल है। अधिकतर प्रदेश बड़े-बड़े वृक्षों के वन से ढका हुआ है। उस बन में प्राचीन हिन्दु शासन के अनेक अवशेष अज्ञात बिखरे पड़े हुए नष्ट होते जा रहे हैं। बोर्नियो द्वीप के एक हिस्से को सारावाक कहते हैं। द्वितीय महायुद्ध के पूर्व उसका शासक एक गोरा अंग्रेज था। फिर भी उसे 'राजा" ही कहा जाता था। जिससे पता चलता है कि अतीत में वहाँ भारतीय हिन्दू वैदिक राजकृत का शासक होता था।

### बहादेश

वर्तमान "बर्मा" नाम प्राचीन ब्रह्मदेश नाम का संक्षिप्त रूप है। विश्व के निर्माता ब्रह्मा से उस प्रदेश का नाम ब्रह्मदेश पड़ा। उस प्रदेश में तीन बड़ी निदयाँ बहती हैं—इरावती, ब्रह्मपुत्रा और चिद्विन्। "इर" संस्कृत पातु से ही प्रेरणा, इरावती, ऐरावत आदि शब्द बने हैं। इन्द्र का सफेद हाथी ऐरावत कहलाता है। वसे हाथी इसी प्रदेश में पाए जाते हैं। इरावती के इस प्रदेश में विहरने वाले हाथी का नाम ऐरावत हुआ। चिद्धिन् नाम "चिन्तनवन" से पड़ा। तपस्थायोग्य इस धने जंगल प्रदेश को XAT,COM.

चिन्तनवन कहा गया। बहादेश के अन्य नगर भी सारे संस्कृत नाम धारण किए हुए हैं जैसे रंगून, मंडाले, प्रोम, मेक्टीला (यानी मिथिला) प्रोगण नाम का एक अन्य प्राचीन नगर है जिसमें अनेक सुन्दर प्राचीन वैदिक मन्दिर बने हुए हैं। बहादेश के राष्ट्रपति को "आदिपदि" कहते हैं जो "अधिपति" का अपभ्रंश है।

विपश्यन् योग ध्यान पद्धति

बहादेश में "विपस्सना" नाम की एक योगध्यान पद्धति प्रचलित है। बहु "विपश्यन्" संस्कृत शब्द का अपभ्रंश है। "विपश्यन्" यानि (परमात्मा) के दृष्टिप्य में बैठना। जड़जगत् सम्बन्धी सारे विकल्प त्यागक्तर एकाप्रचित्त से परबद्धा के ध्यान में लीन होकर परमात्मा को देखना या परमात्मा के दृष्टिप्य में अपने-आपको ले जाना, इसे विपश्यन् अवस्था कहते है। यह वैदिक योगध्यानपद्धति बह्यदेश में प्रचलित है। आधुनिक समय में कुछ भारतीयों ने उसे फिर भारत में रूढ़ किया है।

बहादेश में होली उसी तरह मनाई जाती है जैसे भारत में। बड़े-बड़े पीपों से पानी निकाल-निकालकर रास्ते पर जाने वालों के ऊपर छिड़का जाता है। बहादेश के नोग, जो अभी बौद्ध कहलाते हैं, प्राचीनकाल में अन्य पूर्ववर्ती देशों की तरह पूर्णतया वैदिकधर्मी थे।

### शुण्डा को खाड़ी

मीता जी का शोध करते समय वानरों के वैमानिकों ने जब सारी पृथ्वी छान भारी तब उन्होंने कुछ विशिष्ट स्थानों को उल्लेख किया। उसमें मुख्डा की खाड़ी का उल्लेख है। आस्ट्रेलिया खण्ड के उत्तर में स्थित यह बाड़ी भी मुख्डा ही कहलाती है। इससे पता चलता है कि वैदिक अध्ययन, विशेषक, नामांकन इत्यादि होता रहता था।

### फिलापीन

फिसीपीन समस्य ७००० द्वीपी का समूह है। यहाँ के लोग अधिकांश ईसाई बनाए मए है। कुछ मुसलमान बनाए गए। अतः यहाँ प्राचीन वैदिक महिति के लगभग सारे ही चिल्ल मिटा दिए गए हैं। किन्तु जब उत्परनीवे, दाएं बाएं के सारे प्रदेशों में बैदिक संस्कृति थी और कुस्तपूर्व समय
में जब बैदिक धर्म के अतिरिक्त विद्य में अन्य कोई सम्यता थी हो नहीं तो
कितीवीन में भी बही संस्कृति होनी चाहिए। ऐसे निष्कर्ष निकालकर उस
कितीवीन में भी बही संस्कृति होनी चाहिए। ऐसे निष्कर्ष निकालकर उस
कितीवीन में भी बही संस्कृति होनी चाहिए। ऐसे निष्कर्ष निकालकर उस
कितीवीन में भी अन्यत्र हमने रामकथा के कुछ अंश फिलीपीन में कैसे पाए
बाते हैं, उसका निर्देश किया है। फिलीपीन में विश्वविद्यालय के उपकुलवित को गुरो करते हैं जो "गुरु" शब्द का ही सम्बोधन है। ऐसे बचे-खुचे
सूक्ष्म प्रमाणों का भी फिलीपीन की प्राचीन लुप्त-गुप्त वैदिक संस्कृति का
वितालगाने में बड़ा महत्त्व होता है।

### ऑस्ट्रेलिया

विश्व के दक्षिणी गोलाई में अन्य खण्डों से कुछ दूर ऑस्ट्रेलिया नाम का भूखण्ड अलग-सा पड़ गया है। उस विशाल खण्ड में अंग्रेज आदि कुछ बोड़े गोरे लोग निवास करते हैं। कहीं-कहीं उस खण्ड के प्राचीन वनवासी लोग भी पिछड़ी अवस्था में रहते हैं। उस जाति का नाम है माओरी। उनकी भाषा तमिल से कुछ मिलती है। अतः हो सकता है कि यहां के वह वनवासी लोग प्राचीनकाल में आ बसे तमिलजन ही हों जिनका भारत से सम्बन्ध इसलिए टूटा कि बीच में एक विस्तीणं सागर था। आस्ट्रेलिया के सागरतट पर कुछ गहराई में से एक मिल्छमार के जाले में एक घण्टी जिनका आई। किसी प्राचीन नौका की वह घण्टी थी। उस घण्टी के उपर एक विमल लंका खुदा था। उससे अनुमान लगाया जा सकता है कि भारत की नौकाएँ ऑस्ट्रेलिया से अमेरिका खण्डों के पश्चिमी तट तक जाती थी।

बहाजों के बेड़ों को आंग्ल भाषा में 'नेबी' (Navy) कहते हैं। वह संस्कृत नी-नीका-नाब-नाबिक आदि वर्ग का ही शब्द है। अनादिकाल से संस्कृतभाषी बैदिक क्षत्रियों की नाबें ही बिश्व के सागरों पर संचार करती पी, अतः वह संस्कृत "नाबि" शब्द आंग्लभाषा का अंग बन गया।

अर्रेस्ट्रेजिया यह आंग्ल प्रतीत होने वाला शब्द भी "अस्त्रालय" ऐसा

XBI.COM.

कौरव-पाण्डव विविध प्रकार के महासंहारी अस्त्र बनाते थे तो वे उत्तर गोलाई से दूर के उस खण्ड में अस्त्रों का परीक्षण किया करते थे। परीक्षण के लिए सारे अस्त्र वहां भेजे जाते। इसलिए उस मूमि का नाम अस्त्रालय पड़ा, और बारम्बार विषेले अस्त्रों के विस्फोटों से उस खण्ड की अधिकाय पड़ा, और बारम्बार विषेले अस्त्रों के विस्फोटों से उस खण्ड की अधिकाय मूमि बीराम् अन्दर्धजाऊ बन गई। यदि छह सहस्त्र वर्ष पूर्व अण्वास्त्र के बिस्फोटों का पता लगाया जा सकता है तो आजकल के बैज्ञानिकों ने निजी बन्नों से आजमाना चाहिए कि क्या छह सहस्त्र वर्ष पूर्व ऑस्ट्रेलिया में अण्वस्त्रों के विस्फोट किए गए थे।

बॉस्ट्रेलिया में प्राचीनकाल में वैदिक संस्कृति थी इसका एक और प्रमाण यह है कि वहाँ के कई माओरी आदिवासी ललाट पर आड़े या खड़े भौदी-बैटणवी आदि पद्धति के तिलक लगाते हैं।

उन माओरी लोगों को वहाँ के मूल निवासी जानकर उनका आदर करने की बजाय वहां जा बसे गोरे यूरोपीय लोगों ने उन आदिवासियों का उपहास और अबहेलना ही की है। गोरे लोगों के ऐसे बर्ताव की एक बुरोपीय महिला ने भत्संना की है। लेखिका हैं Miss Ernestine Hill! सन् १६४२ अँगस्त के Modern Review मासिक में उस महिला ने एक नेस निसा जिसका शीर्षक या Great Australian Loneliness यानी बस्ट्रेनिया के (बादिवासियों) का सूना जीवन । उसमें लेखिका कहती है कि "ऑस्ट्रेलिया के आदिवासियों को बुद्ध या बन्दर समभाना एक बड़ा बन्धाय है। गम्भीर चेहरा, कुछ आगे निकल आई ठुड्डी, ललाट कुछ पीछ को तरफ कुका हुआ, वे लम्बी उँगलियों जो आधुनिक औजार चलाने की बादि नहीं है बादि देखकर आधुनिक पाञ्चांत्य शास्त्रज्ञों ने किया हुआ उन गरीब-अबोल लोगों का मूल्यांकन अयोग्य है। अधिक वारीकी से और समीप में यदि उनका परिचय कोई कर ले तो वह वड़ा भावुक, संगीतप्रेमी बीर विनोदी स्वभाव का प्रतीत होगा। कई युगों से बेचारा एक द्वीप पर विछड़ा-पिछड़ा वह ब्यक्ति इसलिए घरबार बनाने के चक्कर में नहीं पड़ा, क्योंकि यहां सदा हो खूप होती है और घर बनाए बगैर ही इसका सारा बोदन कट बाता है।

माण के उतार-चढ़ाव का ऐतिहासिक सिद्धान्त

कई विद्वान "मू" (Mu), गोंडवन (Atlantis) आदि कई नष्ट मून्सण्डों का और लुप्त सम्यताओं का उल्लेख करते रहते हैं। हो सकता है कि ऐसी कई सम्यताएं प्रकट हुई हों और नष्ट होती रही हों। व्यक्तिगत कि ऐसी कई सम्यताएं प्रकट हुई हों और नष्ट होती रही हों। व्यक्तिगत मानवी जीवन में जिस प्रकार बाल, योवन और वृद्धावस्था होती है, कभी बड़ा अधिकार, सत्ता, धन, सम्पत्ति होती है तो कभी व्यक्ति नगण्य बन वाता है, वसे ही उतार-चढ़ाव अनेक सम्यताओं के सम्बन्ध में होना भी कम प्राप्त ही समक्ता जाना चाहिए। जन्म और मृत्यु तथा भाग्य के उतार-बढ़ाव का नियम चराचर विश्व पर लागू है चाहे वह व्यक्ति हो या समूह। इस सम्बन्ध में बहापुराण (१/२/१६१-६३) का वचन देख—

एतेन कमयोगेन कल्पमन्वन्तराणि च। सप्रजातानि व्यतीतानी शतशोऽय सहस्रशः॥ मन्वन्तरान्ते संहारः संहारान्ते च संभवः॥

इस कम के अनुसार हो सकता है कि जो लोग आज पिछड़े और अभिक्षित दिखाई देते हैं वे कभी बड़े प्रगत रहे हों। उसी प्रकार यह भी हो सकता है कि जो भूमि आज सागर के तले चली गई है वहां कभी मानव बस्ती रही हो और आजकल जहां मानव बस्ती है वह भूमि कुछ समय पूर्व जलमन रही हो।

वर्तमान युग में ईसाई और इस्लामी पंथों का बड़ा बोलवाला है। एक समय आएगा कि वे दोनों नष्ट हो जाएँगे। इस्लामी परम्परा में ही महंगद पंगम्बर द्वारा स्थापित इस्लाम को १४०० वर्ष पूरे होते ही इस्लाम की अधोगति कही गई है। इस अधोगति का आरम्भ हो गया है।

ऑस्ट्रेलिया के माओरी जमात के आदिवासी का चित्र पृष्ठ २३२ पर
The Manual of Geography पृष्ठ ४४ पर और Long Missing
Links यन्य के पृष्ठ १८५ से उद्धृत किया गया है। उसके माथे पर लगा
चित्र का तिलक यह सिद्ध करता है कि यह लोग वैदिक सम्प्रदाय के अनुयायी
थे। उसका चेहरा भारत के तिमल लोगों जैसा ही है। इन लोगों की भाषा
विमल से मिलती है। तिमल भाषा वैदिक संस्कृत से मिलती है।

इन माँओरी आदिवासियों की धारणा है कि किसी सेल में पराजित

Xel.com.



होकर बैश दिया गया व्यक्ति जैसे दूसरे दाँव में फिर बुला लिया जाता है बैसे ही एक कीवन के अन्त में भरा हुआ व्यक्ति दुबारा मानव, पशु या बनस्पति के क्य में जन्म लेता है। यह उनकी धारणा उनके बैदिक अतीत का ही परिचय देती है।

## प्राचीन प्रन्यालयों का नाश

भरतीकम्प, ज्वालामुखी का दिस्फोट, बाइ, आग, राजु का हमती, दीमक, दर्वती बादि कई कारणों से समय-समय पर ग्रन्थालय और दस्ता- क्वा के भण्डार नव्ट होते रहे हैं। अँथेन्स् नगर में पिसिस्ट्रेटस् का बड़ा बन्धालय ईसापूर्व छठीं शताब्दी में जला दिया गया। मेफिस नगर में अगत्पिता के मन्दिर में ताड़पत्रों पर लिखे ग्रन्थों का एक बड़ा संग्रह था बह नष्ट हो गया। सारे विश्व में फैले गुरुकुलों के लिए वैदिक पण्डितों के अनेक नगरों में विभिन्न विषयों के श्रेष्ठतम ग्रन्थमण्डार बनाए थे। वे वहाँ का वैदिक शासन टूटने के पश्चात् लूट लिए गए। भारत के बनारस, ग्या, प्रयाग, नालन्दा, अवन्तिका, कांचीपुरम्, मद्रास, रावलपिण्डी, स्याने-वर, लाहीर, मक्का, काबुल आदि कई नगरों की तरहसमरकन्द, बुखारा, दमस्कस, करो, रोम आदि नगरों में भी वैदिक ग्रन्थों के बड़े भण्डार थे। उन प्रदेशों में ईसाई और इस्लामी पंथों का प्रभाव आरम्भ होते ही वे सारे बन्ध जला दिए गए। एशिया माइनर प्रदेश में पेरेंम्मस् नगर में दो लक्ष पोधियां थीं, उनका क्या हुआ पता ही नहीं चला। कार्येज नगर में ईसा-पूर्व वर्ष १४६ में रोमन आकामकों द्वारा लगाई आग में पाँच लक्ष हस्त-लिखित ग्रन्थ जलकर राख हो गए। वह आग सत्रह दिन तक जलती रही। जलियस सीजर ने इजिप्त पर आक्रमण करने पर अलेक्सेड्रिया नगर के सात लक्ष हस्तलिखित ग्रन्थों का भण्डार जला दिया। उस ग्रन्थालय में १२० खण्डों में सैकड़ों लेखकों के नाम और उनकी संक्षिप्त जीवनी अंकित थी। संस्कृत वैदिक शिक्षा का अलेक्फेंड्रिया एक विशाल और प्रसिद्ध अन्तर-राष्ट्रीय केन्द्र था। वहाँ एक साथ १४००० विद्यार्थी पढ़ा करते थे।

फ्रांस देश के Autum नाम के नगर में Bibractis Druids के गुरु-कुल में ताड़पत्रियों पर लिखे हजारों ग्रन्थ थे जो रोमन् सैनिकों ने नष्ट किए।

चीन देश में सम्राट् Tsin-She Hwange की आज्ञा से हजारों हस्त-लिखितों ग्रंथों का एक भण्डार आग लगाकर जला डाला गया। उनमें बेद, उपनिषद्, पुराण, रामायण, महाभारत आदि ग्रन्थ थे।

तुर्कस्थान के इस्तम्बूल नगर में तीन लक्ष हस्तलिखित प्रन्थों का भण्डार जलाया गया। उसमें प्राचीन वैदिक संस्कृत साहित्य ओतप्रोत था।

यह तो कुछ चंद गिने-चुने उदाहरण हैं। हजारों वर्षों के सारे विश्व के इतिहास में ऐसे कितने ही भीलिक ग्रन्थालय नष्ट हुए होंगे। वे ग्रन्थालय

Xel.com.

जल जाने से अनादिकाल से विश्व में फैली वैदिक संस्कृति का इतिहाम जनस्मति से नष्ट हो जाना कोई आश्चर्य की बात नहीं। ईसाई और इस्लामी प्रचारकों ने निजी पंच को विश्व की जनता पर घोपने के लिए प्राचीन वैदिक देवालय, ग्रन्थालय, विद्यालय आदि सारे संस्कृति केन्द्र नष्ट करने की पराकाष्ठा की।

### रोम साम्राज्य का इतिहास

एक तुकी सुल्तान के जनानसाने में एक दिन आग लगी। उस समय डो भगदर मची उसमें स्थानीय फेंच दूतावास का एक कर्मचारी था। जो हाय लगा वह लेकर लोग इधर-उधर भाग रहे थे। आग की लपटों के धुआ मिश्रित उस भीषण प्रकाश में एक व्यक्ति के हाथ लगे एक बड़े मोटे प्रव का शीर्षक स्पष्ट दिखाई दिया। वह Titus Livius द्वारा लिखित रोम साम्राज्य का इतिहास था। उन दिनों भी वह इतिहास बड़ी कठिनाई मे प्राप्त होता था। कई लोगों ने उसका केवल नाम ही सुना था किन्तू वे ग्रन्थ को प्राप्त नहीं कर पाए थे। फोंच कंमेंचारी ने उस तुर्की मुसलमान से वह बन्य माँगा। उस मुसलमान ने उसकी बड़ी ऊँची कीमत माँगी। कोई अन्य बारा न होने से उस फेंच कर्मचारी ने वह की मत देना स्वीकार किया किन्तु उसके पास उतनी रकम नहीं थी, अत: उसने अगले दिन उस तुर्की मुसल-मान को मिलना चाहा। किन्तु उस मुसलमान का पता पूछने से पूर्व ही उस अंबेरी रात में और आग की भगदड़ में दोनों एक-दूसरे से विछ्ड़ गए और मौतिक इतिहाम की एकमेव प्रति देखते-देखते हाथों से निकल गई। हो सकता है कि रोम नगर के राम साम्राज्य के वैदिक परम्परा की वड़ी महत्त्वपूर्ण जानकारी उममें थी। Titus Livius नाम स्वयं "दैत्यस् लव इंग" ऐसा वैदिक परम्यरा का सँस्कृत है।

सगमग १५० वर्ष पूर्व Champollion नाम के एक फ्रेंच व्यक्ति ने Turin नगर के म्यूडियम के मण्डार कक्ष मे रखे हुए कुछ फर्ट-टूटे कागजी के सम्बन्ध में कुन्हनस्वहण जानना चाहा। उसे उत्तर मिला कि ये तो ऐसे ही रही बागज है। नवाणि Champollion ने कुछ दुकड़े जीड़कर उनके करर की निखाई पढ़ी। तब उसे बड़ा आइचयं लगा कि वह तो ईजिया के

वाबीन राजाओं की बड़ी उपयुक्त वंशावली थी। विश्व के इतिहास में वृती अवार मीलिक सामग्री बार-बार नष्ट होती रही। उसको ब्यान में रहते हुए अन्य अनेक उपलब्ध प्रमाणों की कड़ी तक द्वारा जोड़ते रहने का इतिहासकारों का कर्तव्य होता है।

अपर कहे उदाहरण से एक विपरीत घटना भी देखिए कि जहां नीतिक ऐतिहासिक सामग्री जान-वृक्षकर नष्ट करा दी गयी। सन् १५४६ में एक ईसाई पावरी Diego de Landa को मेक्सिको देश में ताइपत्री पर लिखा एक दस्तावेज मिला। उसे रखना वेकार है ऐसा सोचकर उसने वह जला डाला। काफिरों के दस्तावेजों के प्रति उसे बड़ा तिरस्कार था। कुछ वर्ष के पश्चात् उसका मत परिवर्तन हुआ। उसकी पदोन्नित होकर वह अब Bishop कहलाने लगा। वे दस्तावेज जला देने का उसे बड़ा एक्चाताप् हुआ। आगामी पीड़ियों को उसने अतीत के मौलिक ज्ञान से बिना कारण बंचित किया था। तथापि इस पश्चाताप् का क्या उपयोग? मौलिक दस्तावेज तो नष्ट हो चुके थे। मुसलमान और कृस्तिओं ने धर्मावता से किस प्रकार अतीत का इतिहास नष्ट किया इसका यह एक ताक्षणिक उदाहरण है।

### इतिहास का अभाव क्यों ?

रामायण, महाभारत, भगवद्गीता, वेद, उपनिषद् आदि ग्रन्थ नष्ट इसलिए नहीं हो सके कि उनकी प्रतियाँ घर-घर में उपलब्ध भी और वे प्रत्य हजारों व्यक्तियों को कण्ठस्य भी थे। अन्य दस्तावेजों का ऐसा नहीं या। उनकी तो केवल एक-एक, दो-दो प्रतियों ही कहीं-कहीं होती भी। अतः यह अनुमान करना कि प्राचीन वैदिक संस्कृति में लोग केवल धामिक नाहित्य ही लिखकर रहते थे, किन्तु इतिहास या अन्य शास्त्रीय वाद्मय नहीं लिखते थे, यह निष्कर्ष निकालना अयोग्य है।

इस प्रकार का नाश समय-समय पर होता रहना अटल दोखता है। जैमें किसी घड़ी को पीछे करके दुवारा वही समय आँका जाता है। वैसे हो मकता है कि विधाता बार-बार सम्प्रताएँ नष्ट कर देता है ताकि नई पीड़ी को ऐमा लगे कि विद्य पर मानवी जीवन अभी-अभी नया-नया ही आरम्भ XAT,COM.

हुआ है। ऐसी छिन्न-भिन्न घटनाओं की ऊँच-नीच से इतिहासकारों हो बड़ी सावधानी से छोटे-छोटे प्रमाणों की संगति लगाते-लगाते अतीत का धूंधला इतिहास साकार करना पड़ता है।

उदाहरणार्थ २४०० वर्ष पूर्व Democritus नाम के एक ग्रीक लगोल ज्योतियों ने प्राय: दूरबीन के बिना ही अनुमान लगाया कि आकाशगंगा में असंस्थ तारिकाएँ हैं। अठारहवीं शताब्दी में दूरबीन से आकाशगंगा का निरीक्षण करके फार्युसन नाम के आंग्ल शास्त्रज्ञ ने भी वैसा ही निष्कर्ष निकाला। इस उदाहरण से यह प्रतीत होता है कि यन्त्र, औजार आहि जह सामग्री से मानवी तकंशन्ति कहीं अधिक प्रभावशाली है।

प्राचीनकात से विभिन्न देशों में नष्ट किए ग्रन्थ भण्डारों का उपर उद्भुत ब्यौरा Tom Andrews द्वारा लिखित We are not the first नामक ग्रन्थ के पृष्ठ २०, २१ और २२ से लिया गया है। उस ग्रन्थ में लेखक ने स्पष्ट किया है कि जिस प्रकार की शास्त्रीय प्रगति पर वर्तमान पौढ़ी को गर्व है वैसी ही शास्त्रीय प्रगति या उससे भी अधिक प्रगति के युग बतीत में भी बीत चुके हैं।

#### जापान का वैदिक अतीत

आजकत किसी भी देश का अधिकृत सरकारी इतिहास ढाई या तीत हवार वर्ष तक ही सीमित रहता है जबिक मानव का इतिहास करोड़ों वर्ष का होना चाहिए। उसी प्रधा के अनुसार जापान देश भी निजी इतिहास के बन २५०० वर्ष का हो बतलाता है। अतः सरकारी स्तर पर जापान का इतिहास पढ़े हुए जन्य देशों के विद्वान भी यह कल्पना कर बैठते हैं कि जब स्वयं जापानी बिद्वान और सरकार जापान का इतिहास केवल २५०० वर्ष का बतलाते हैं तो वह गलत कैसे हो सकता है? इसी से हम पाठकों को मानवान करना चाहते हैं कि प्रत्येक देश की सरकार, जो निजी देश का धितहास कहती रहती है, उसे कभी अधिकृत या प्रामाणिक नहीं मानवा चाहिए क्योंकि सरकारी बन्धनों में बंधे विद्वान निष्पक्ष या स्वतन्त्र नहीं होते। मारत का ही उदाहरण लें। ताजमहल शाहजहाँ द्वारा बनाई कर नहीं चित्र पर प्रामीन तेजोमहालय शिवमन्दिर है यह हमने पच्चीस वर्ष

क्ष अरपूर प्रमाणों द्वारा सिद्ध कर रखा है तथापि न तो स्वयं भारत सरकार क्षेत्र न ही सरकारी तबके का एक भी भारतीय विद्वान उस मत्य को प्रकट क्षेत्र न ही सरकारी तबके का एक भी भारतीय विद्वान उस मत्य को प्रकट कर से मानने के लिए तथार है। पराए देशों के सरकारी विद्वान भी भारत क्षेत्र मानने के लिए तथार है। पराए देशों के सरकारी विद्वान भी भारत के सरकारी ऐतिहासिक दृष्टिकोण से विभिन्न मत प्रकट करने का कभी का सरकारी ऐतिहासिक दृष्टिकोण से विभिन्न मत प्रकट करने का कभी साहस नहीं करते। अतः सत्यप्रेमी संशोधक को न तो सरकारी प्रणाली के सहस नहीं करते। अतः सत्यप्रेमी संशोधक को न तो सरकारी प्रणाली के सहस नहीं करते। अतः सत्यप्रेमी संशोधक को न तो सरकारी प्रणाली के सहस नहीं करते। अतः सत्यप्रेमी संशोधक को न तो सरकारी प्रणाली के सहस नहीं दिश्वास करना चाहिए। प्रत्येक संस्थानों द्वारा प्रस्तुत इतिहास पर ही विश्वास करना चाहिए। प्रत्येक स्थन की स्वतन्त्र और निष्पक्ष रूप से जांच करना आवश्यक होता है।

जापान देश आज भले ही एक स्वतन्त्र बौद्धधर्मी देश कहलाता हो किन्तु कृतपुग से महाभारतीय युद्ध तक वहां भी वैदिक संस्कृति और संस्कृत भाषा हो थी। महाभारतीय युद्ध लगभग ५६०० वर्ष पूर्व हुआ था। उस युद्ध में हुए संहार के कारण वैदिक-शासन, वैदिक समाज-पद्धित और गुरुकुल-शिक्षा समाप्त होने के कारण पृथ्वी के अन्य प्रदेशों की तरह जापान भी विछड़-पिछड़ गया। आंग्ल भूमि जैसे ही जापान की भूमि द्वीप समूह होने के कारण वह हस, यूरोप, अफीका, अमेरिका, आस्ट्रेलिया आदि विस्तीण खण्ड प्रदेशों से अलग-थलग पड़ गया। अतः उसमें जनजीवन प्रगत और प्रवाही न रहते हुए टूटा-फूटा-सा ही रह गया। इसी कारण वौद्ध धर्म के सूत्र को पकड़कर ही जापानी लोग निजी इतिहास कुछ कह पाते हैं। किन्तु इसका अर्थ यह नहीं समऋना चाहिए कि बौद्ध धर्म अपनाने से पूर्व जापानियों का कोई इतिहास ही नहीं था।

नियान — जापानी लोग निजी देश को निप्पॉन कहते हैं जो निपुण इस संस्कृत शब्द का अपभ्रंश है। जापानी भाषा को निहानगो कहते हैं जिसका अयं है निप्पान की भाषा। 'गो' यह भाववाचक धातु भी संस्कृत ही है।

हिरोहिटी — जापानी सम्राटका नाम हिरोहिटी 'सूर्यसूत' या 'मुरस्त' देन संस्कृत शब्दों का अपभ्रंश है। 'स' का उच्चार कई स्थानों पर 'ह' किया जाता है। वैसा ही यहाँ भी हुआ है। प्राचीन सूर्यवंशी क्षत्रियों की परम्परा के अनुसार जापानी राजकुल भी सूर्य देवता से निजी उद्गम परम्परा के अनुसार जापानी राजकुल भी सूर्य देवता से निजी उद्गम मानता ही है। अत: सूर्यसुन नाम बनता है। सुरसुत का अर्थ है 'देवपुत्र'। वह भी सार्थ ही है।

XAI.COM.

जापानी सम्राट से प्रथम मन्त्री भी बात करें तो वह सम्राट की जांव से आंख नहीं सिलाता। भूमि पर ही दृष्टि रखते हुए सम्राट के केवल शहर सुन्ता वह जापानी शिष्टाचार है। सम्राट सूर्य का अवतार होने से उसके चन्नु का तेज दूसरों की अन्धा कर देगा, अतः सामान्य व्यक्ति को सम्राट की दृष्टि से दृष्टि नहीं मिलानी चाहिए ऐसा जापानी शिष्टाचार है। इस प्रथा का इतिहास में एक बड़ा लाभ यह है कि सम्राट की आजा प्रत्यक्ष परमेश्वर के ही शहर मानकर उनका उल्लंबन करने की चेष्टा कोई जापानी कभी नहीं करता।

वैवस्वत मनु स्वयं सूर्य पुत्र थे और मनु से ही सारे मानव हुए। इस दृष्टि से जापानी राजकुल की उत्पत्ति सूर्य से माना जाना जापान की वैदिक

परम्परा ही सिद्ध करती है।

लिए—जापानी लोग चीनी लोगों की तरह उत्तर से नीचे चित्रलिए विखते हैं, यानी वर्णमाला नहीं होती। प्रत्येक वस्तु के चिह्न होते हैं। अतः चीनी और जापानी लोग जब किसी विदेशी का नाम लिखना चाहते हैं तो उन्हें वे सारे चिह्न लिखने पड़ते हैं जिनके चित्रों का उच्चार उस नाम के सद्ग होता हो। इससे बड़ी असुविधा होती है। कई उच्चार ठीक नहीं चित्र जाते थे। कभी घोटाला हो जाता कि जो लिखा है वह कोई नाम है या वस्तुवाचक शब्द है। अतः जापानियों ने वैदिक वर्णमाला के बारहखड़ी से केवल पांच वर्णों के पांच-पांच उच्चार लेकर उन्हें काताकाना वर्णमाला कहा है। उदाहरणायं उन्होंने था-थी-थू-थे-थो; सा-सी-सु-से-सो ऐसे पांच अक्षरों से पांच-पांच हो हप लिए हैं। जापानी लोग उन २५ अक्षरों से ही मारे नाम निखने का काम चला लेते हैं। आवश्यकता पड़ने पर जापानियों की वैदिक वर्णमाला के पांच उच्चारों का आमरा लेना पड़ा। मूलतः उनकी परम्परा वैदिक होने में ही उन्हें वैदिक वर्णमाला के पांच-पांच अक्षर भारत में बेने पड़े।

भाषा—विशिष्ट दश्वारणपद्धति के कारण चीनी और जापानी भाषा भने ही बंदह के पूर्णवेशा भिन्न लगनी हो किन्तु उन शब्दों के मूल अर्थों के अनि स्थान देने पर वे संस्कृतमूलक ही दिखेंगे। स्थामि भाषा की चर्ची करते समय हमने इस मुद्दे का स्पष्टीकरण किया। जापानी लोग 'श्री' या 'माहब' के अर्थ में 'सन्' शब्द नाम के अन्त में इमी प्रकार लगाते हैं जैसे भारतीय लोग 'दिवाकरजी' या 'प्रभाकर साहब कहते हैं। जापानी लोग कहेंगे मिकिमाटो सन् या फूजीवारा सन्। सन् घह इस शब्द का अपभंग है। सीधे-सादे, समभदार, दयालु, सरल, विसम्र हबाब का द्योतक 'सन्' शब्द होता है जैसे ईसाई लोग सेन्ट डेनिस्, सेन्ट मायकेल या सेन्ट पॅट्रिक कहते हैं।

का ? प्रदनार्थक अक्षर — जापानी भाषा में प्रदनार्थक अक्षर 'का ?' होता है। जैसे 'सो देस का ?' यानी 'ऐसा है क्या ?' यह संस्कृतमूलक ही है। संस्कृत प्रदनार्थक शब्द 'किम्' है। जैसे 'इत्यं अस्ति किम् ?' यानि 'ऐसा है क्या ?' हिन्दी का प्रदनार्थक अक्षर है "क्या ?"

शोजी—जापानी लोग दादा को 'ओजी' कहते हैं। मराठी भाषा में दादा के लिए 'आजा' शब्द है। रामचन्द्र जी के दादा (यानी दशरथ के पिता)'अज' थे। उन्हीं 'अज' से मराठी में 'आजा' और जापानी में 'ओजी' यह दादावाचक शब्द बने हैं। संस्कृत उच्चार जापानी भाषा में विकृत बतने का एक विशिष्ट कारण यह भी है कि संस्कृत में प्रत्येक वर्ण के बारह उच्चार है जबकि जापानी भाषा में प्रत्येक वर्ण के केवल पाँच ही उच्चार है। अत: 'क' के बजाय जापानी लोग 'कु' उच्चार करते हैं।

उदयमान सूर्य का ध्वज-एक सफेद चौकोर वस्त्र के बीच में एक नान सूर्य गोल यह जापानी ध्वज की आकृति होती है। वह गोल लाल चिह्न उदयमान सूर्य का प्रतीक है। भारत के सूर्योदय के क्षितिज पर स्थित जापान देश ध्वज पर अरुण सूर्यबिम्ब होना उस देश की बैदिक परम्परा का प्रमाण है।

जिटोइ किम् (Shintoism)—जापानी लोग बौद्ध होते हुए भी बौद्ध धर्म में भी प्राचीन एक शिन्टो आचार-प्रणाली का श्रद्धापूर्ण पालन करते हैं। Shintoism यह 'सिन्धुइक्सम्' (Sindhuism) धानी सिन्धु-पद्धति उपं हिन्दु गीवन-प्रणाली का ही अपश्रंश है। Sindhu-ism या Hindu-ism शिद्ध शब्दों में जो ism अन्त्यपद है वह 'सम' इस संस्कृत शब्द का 'इसम' एमा विकृत उच्चार हुआ है।

जापान का बौद्धधर्मी होना ही उसके पूर्ववर्ती हिन्दुत्व का प्रमाण है।

ना जनाते या दश बोडधमी बने वे तत्पूर्व सारे हिन्दु थे। बोड पहले हिन्दु व । शाक्यमुनि सिडार्थ गीतमबुद्ध एक सीधा-सादा हिन्दु साधु था। उनने व नी कभी हिन्दु धर्म का स्थाग किया और न ही कोई दूसरा धर्म स्थापन किया। जन्म से मृत्यु तक सिडार्थ हिन्दु ही रहा। किन्तु राजसी जीवन जागकर साधु बन जाने पर सिडार्थ के त्याग से प्रभावित लोग उसके व्यक्तिनत अनुयायी बन गए। विदेशों में भी जब सिद्धार्थ के अपार त्याग का बोलवाला बड़ा तो लोग अपने आपको उसके अनुयायी कहने लगे। अतः जिल्हास की दृष्टि से पाठकों को यह समभ लेना आवस्यक है कि जो लोग पहले वैदिकधर्मी थे वहाँ आगे चलकर बौद्धपन्थी कहलाए।

टाका काम नाम के एक जापानी विद्वात ने सन् १६१० के भारत-जापान संघटन संस्थान के जनवरी मास के अंक में एक लेख लिखा जिसका दीर्षंक था What Japan owes to India यानी जापान ने भारत से क्या कुछ निया? उसी अंक में साधु दायतो शिमाभी नाम के दूसरे जापानी विद्वान का भी लेख है जिसका कीषंक है India and Japan in Ancient Times वानी प्राचीन समय के भारत और जापान । इन दोनों लेखों में कहा गया है कि प्राचीन युग में कई भारतीय जापान में आते रहे क्योंकि बहाँ मात्रा में भारतीय लोग चीन जाया करते और वहाँ से जापान के प्रति प्रस्थान करते। एक बार चम्पा प्रदेश से होते हुए दो भारतीय पण्डित जापान के ओमाका नगर में दाखिल हुए। वहाँ से वे नारा नाम के नगर मे गए। यहां उन्हें अन्य एक भारतीय पंण्डित मिला। उन तीनों ने जापानियों को मंस्कृत की शिक्षा दी। नारा में एक आश्चम और उन लोगों की समाधि अभी तक बनी हुई है और उस पर उन पण्डितों के कार्य की प्रशस्ति अंकित है। जापान के ऐतिहासिक दस्तावेजों में उल्लेख है कि दो भारतीयों न जुलाई, ७६१ में और सन् ६००के अप्रैल महीने में जापानियों का कपान से कत्त्वय कराया ।

क्या देखिलां व्यक्तियों के पूर्व हजारों भारतीय जापानी दीवां में बात-आंत रहते थे। दिनका उत्लेख ऊपर आया है वे तो कुछ आधुनिक कान के भारतीय थे। उनसे कई गुना अधिक भारतीय बौद्धकाल में पूर्व ज्ञान बाते रहे। उनका उत्लेख अब उपलब्ध नहीं क्योंकि विश्व में प्राचीन हात के उल्लेख नष्ट होते रहते हैं। जैसे बहुसंख्य व्यक्तियों को उनके पर-

कृष्णवन्तो विश्व मार्यमं इस आदेश को ध्यान में रखकर भारत के प्राचित और उनके सहायक, विश्व के हर प्रदेशों में जाकर शिक्षा, समाजन सवा आदि का कार्य अनादिकाल से अविरल करते रहे हैं। उस समय संस्कृत ही विश्वभाषा थी और सर्वत्र वैदिक समाज-व्यवस्था ही थी। भाषा-पंय आदि के भेद महाभारतीय युद्ध के पश्चात् उत्पन्न होने लगे।

मुसमुशी—कोई जापानी जब दूरभाष द्वारा किसी अन्य व्यक्ति में
सम्पर्क करता है तो 'हलों' के बजाय 'मुसमुशी' कहकर दूसरे व्यक्ति को
सम्बोधित करता है। संस्कृत "महाशय" या अंग्रेजी "Mr." शब्द का उस
'मुसमुशी' उद्गार में भाव होता है। भारत के बंगाल प्रान्तीय लोग
'महाशय' का उच्चार 'मोशाय' करते हैं। जापान उसी दिशा में और पूर्व
की तरफ होने के कारण "मोशाय" का अपभ्रंश जापान में "मुसमुशी" हो
गया है।

अन्त्यिक्रिया — जापानी लोग वैदिक परम्परा के अनुसार मृतकों का दाह-संस्कार ही करते हैं। मृत व्यक्ति के शव के आगे या उसको राख और अस्थि आदि अवशेषों के आगे दीप जलाकर, प्रसाद रखकर, घण्टानाद के साथ जै के साथ मन्त्रोच्चार करने की जापानी-प्रथा है। मृतव्यक्ति को घर पका हुआ भोजन अर्पणकर उसे विदा किया जाता है।

जापान में नवराति उत्सव—दशहरा के पूर्व के नौ दिन वैदिक परम्पर।
में नवरात्रि पूजा मनाई जाती है। नवरात्रि से पूर्व का जो कृष्ण पक्ष होता
है उसमें सारे मृत-पूर्वजों का श्रीद्ध किया जाता है। उस कृष्ण पक्ष में कोई
नेता या शुभ कार्य प्रारम्भ नहीं किया जाता।

मृतकों के श्राद्ध का वह पखवाड़ा और तत्परचात् देवी की नवरावि पूजा यह दोनों विधि अनादिकाल से सारे विश्व में मनाई जाती रही है।

कुस्ती लोगों में जो All Souls Day कहलाता है वह उसी श्राद के पखनाड़े का एकदिवसीय अवशेष है।

कृस्ती बने हुए प्रदेशों में Mother Goddess यानी अम्बा (चण्डी भवानी, दुर्गा, पार्वती) की पूजा होती थी। उसी को लॅटिन भाषा में

Mater Dei बानी बात्देनी इस संस्कृत नाम से ही जाना जाता था।

मस्कृत शब्द 'मातर' है। मन्त्रत शब्द भावर है। जापानियों का हीना मातमुरी यह गुड़ियों का उत्सव उस नवराति जावानिया का ले कि अवशेष है। प्राचीनकाल में भारत जैसा ही यह हत्म्बना हा पार्क निता था किन्तु आधुनिक युग में वह सारे कुटुम्ब का उल्लंब बन गया है।

राजा, दरबारी, नौकर-चाकर, पशु-पक्षी आदि की छोटी गुड़ियों जैसी प्रांतमाएँ हर घर में बनसे में रखी हुई होती हैं। वे इस उत्सव के दिनों में निकालकर सोपान की तरह उपरसे नीचे विविध श्रेणियों में रखकर उनकी एक आकर्षक भौकी हर घर में बनाई जाती है। उन गुड़ियों को तरह-तरह के आकर्षक रंगीन वस्त्र पहनाए जाते हैं। घर की स्त्रियां अच्छी वेशभूषा में उस कोंकी के सम्मुख इष्टिमित्रों का स्वागत कर उन्हें तीर्थ प्रसाद देती है। भारत में भी नवरात्रि में ऐसी ही कांकियाँ करके अड़ोसी-पड़ोसी, इल्ट-मित्र, सगे-सम्बन्धी आदि सबका आगत स्वागत किया जाता है।

हनुमान जयन्ती-भारत में हनुमान जयन्ती लगभग अप्रैल के महीने में पड़ती है। जापान में सन् १६६२ में वही उत्सव अप्रैल की द तारीख को मनाया गया। भारत में भी उस उत्सव की उस वर्ष में वही तारीख थी। बापानी लोग उस उत्सव को 'हनुमत श्री' का उत्सव कहते हैं। 'हनुमतश्री' उर्फ 'श्री हनुमान' संस्कृत वचन ही है। जापानी-परम्परा में कई नामों के बन्त में सम्मानजनक 'श्री' बदार जोड़ा जाता है।

वब हनुमान का उत्सव जापान में मनाया जाता है तो जापान में अवश्य ही रामायण की कथा भी किसी-न-किसी रूप में होती ही चाहिए। संशोधकी को उसका पता लगाना चाहिए।

नापान की इन्द्र-युव पदितियां-शाचीनकाल में द्रन्द्रयुद्ध की पदित मी। जब दो व्यक्ति मेलजोल से रह नहीं पाते थे और एक-दूसरे से अलग भी सान्ति से रह नहीं पाते थे तो वे एक-दूसरे से व्यक्तिगत लड़ाई करते वे जिसे इन्द्रयुद्ध कहा जाता था। इस प्रकार का युद्ध भीम और जरासंघ तथा भीम और कीचक में हुआ था, यह हम महाभारत में पढ़ते हैं। इस कार के इन्द्र-युद्ध में या यदि अपने पर अचानक कोई हमला करे तो निजी संरक्षण केसे करना इस सम्बन्ध में जापान में तीन इन्द्र युद्ध पद्धतियों के ताम मुने जाते हैं। वे हैं जुड़ो (Judo), जुजुत्मु और कराटे। ये तीनों नाम मान के जिनसे पता चलता है कि वैदिक गुरुकुलों में शिष्यों को आरम-रक्षा का और इन्द्र-युद्ध का प्रशिक्षण दिया जाता था।

जुडो (Judo) यह युद्ध का अपभ्रंश है। युद्ध का अपभ्रंश जुद्ध हुआ

और जुद्ध का उच्चार जुड़ो किया जाने लगा।

'जुजुत्सु' यह युयुत्सु शब्द का अवभ्रंश है। संस्कृत शब्द युयत्सु का अव है युद्ध की इच्छा करने वाला। गीता के आरम्भ में ही धर्मक्षेत्र कुठक्षेत्र समवेता-युयुत्सवाः' वचन में 'युयुत्सु' शब्द आया है।

'कराटे' शब्द करहस्त का अपभ्रंश है। खाली हाथ व्यक्ति पर एका-एक कोई हमला करे तो वह अपने आपको कसे बचाए, इस प्रकार के आत्म-रक्षण के प्रशिक्षण को कराटे कहा जाता है।

#### २२

XAT.COM.

## चीन का वैदिक अतीत

चीन देश का विस्तीण प्रदेश, उसकी विशाल जनसंख्या और चीनी नाया के ट्रंग-लिंग-फुंग आदि विशिष्ट प्रकार के उच्चारणों के कारण सामान्य लोगों की ऐसी धारणा रहती है कि चीन की कोई निजी विशिष्ट सम्यता होगी। अर्थाचीन संशोधन पढ़ित में एक बड़ा दोप यह है कि उनमें टिल्निखित भारणा जैनी अन्य अनेक घटनाओं को जांच-पड़ताल के विना ही मही मान लिया जाना है। उदाहरणार्थ भारत में आजकल कई विद्वान चीनी भाषा और संस्कृत विषय लेकर कॉलेज से पदती प्राप्त कर लेने पर भी, चीनी भाषा और संस्कृत में कोई समानता होगी या चीन में कभी वैदिक संस्कृति होगी, इन बातों की कल्पन भी नहीं करपाते। और तो और चीनी भाषा का संस्कृत में और चीनी जीवन का वैदिक संस्कृति से कोई सम्बन्ध हो हो नहीं मकड़ा ऐसी कॉलेजीय अल्पशिक्षा से उनकी दृढ़ भावना बनने के बारण वे कभी इस सम्बन्ध में किसी प्रकार का सीध-कार्य करने का विचार भी मन में वहीं नाते।

विश्व के अन्य प्रदेशों की तरह महाभारतीय युद्ध तक चीन में भी बेटिक बीवन-पद्धति और संस्कृत भाषा ही थी। इसी कारण महाभारत आहि प्राचीन बेटिक प्रन्थों में चीन का बार-बार उल्लेख होता है।

## हिन्दु प्रया को ही बौद्ध प्रया नाम प्राप्त हुआ

वीन का बौड-धर्म इसका एक प्रमाण है। बौड-पन्थ वैदिक प्रम्परी को रेयल एक शाखा है। जो देश वैदिक-प्रणाली का जीवन बसर करते वै वही बीड-पन्धी बने ।

प्रविश्व धारणा के अनुसार शाक्यमुनि गौतमबुद्ध का काल, ईसापूर्व छीं शताब्दी समभा जाता है। किन्तु पाश्चात्य विद्वानों ने संकृचित कर्यनाओं के आधारपर भारतीय इतिहास की प्राचीनता में मनमानी कांट-क्रांट की। भारतीय इतिहास की नयंकर भूलें (Some Blunders of piz की। भारतीय इतिहास की नयंकर भूलें (Some Blunders of Indian Historical Research) शीषंक ग्रन्थ में हमने विविध प्रकरणों में उस विध्य का विश्लेषण कर यह दर्शाया है कि आद्य शंकराचार्य, बन्द्रगुप्त मीर्य और बुद्ध का काल लगभग १३०० वर्ष पीछे ले जाने की आदश्यकता है।

राजकुल का आराम छोड़कर सिद्धार्थं ने जब घोर तपस्या कर एक भिक्षु का जीवन अपनाया तो तत्कालीन विश्व की जनता इतनी प्रभावित हुई कि अनेक देशों के लोग सिद्धार्थं को बुद्ध कहकर उसकी प्रतिमाएँ पूजने

लो और अपने आपको उसका अनुयायी मानने लगे।

भारत के अनेक राज्कुमारों में से एक के भिक्षु बनने पर विश्व के विभिन्न प्रदेश के लोग उसके अनुयायी कहलाने लगे। इससे एक महत्वपूर्ण निष्कर्ष यह निकलता है कि उन देशों में सर्वत्र हिन्दु मन्दिर और दैदिक मठ ये। उन मठ और मन्दिरों में जब भिक्षु बने राजकुमार सिद्धार्थ के सर्व-संगपरित्याग की बार्ता पहुँची तो सारे ही गद्गद् हो उठे और बुढ़ को नौबा अवतार मानने लगे। इससे पाठक यह न समभें कि विश्व के लोगों ने वैदिक यमं छोड़कर बौद्ध धर्म अपनाया । शाक्यमुनि गौतमबुद्ध ने कोई धर्म स्यान किया ही नहीं। बुद्ध स्वयं एक वैदिक भिक्षु था। उसका नाम वैदिक कार्ज इारा ही आदरणीय माना गया। वैदिक धर्म में जैसे कवीर, तुलसीदास, मूरदास, नरसिंह भगत, एकनाथ, नामदेव, तुकाराम, रामदास, मीराबाई, बाद्य शंकराचार्य आदि अनेक सन्त-महात्मा हुए वैसा ही गौतम बुद्ध हुआ। अतः आज जिस-जिस प्रदेश के लोग अपने-आपको बौद्ध कहते हैं वे वास्तव म बुद से प्रभावित हिन्दु, आयं, वैदिक, सनातनधर्मी ही लोग हैं। अतः जो अध्यापक, प्राध्यापक या पीठाधीश आदि व्यक्ति बौद्ध पन्य को वैदिक धर्म में अलग मानते हैं या भिन्न बतलाते हैं वे स्वयं भूलकर दूसरों को भी मुला 頂意

XOI.COM.

तवाकियत बौड्यत्वी बनने पर भी चीनी लोग वैदिक देवताओं का गणश

त्याकाया वार्ष्ट । विदिक धर्म की यही तो विशेषता है कि विदिक, सनातन, अवन नारत हैं का अनुवायी किसी भी अच्छे गुणी देवता या व्यक्ति का आदर करने के लिए स्वतंत्र होता है। चीनी भाषा की विशिष्ट उच्चार पहित के कारण अनेक वैदिक देवताओं के नाम वहाँ बदल गए हैं। चीन में गणेश की पूजा होती रही है किन्तु चीन और जापान में गणेश को कांगिजेन कहते हैं। चीन में शिवजी की पूजा भी होती थी। स्थान-स्थान पर वैदिक दैवताओं के अनेक मन्दिर होते थे।

Ideals of the East नामक ग्रन्थ में पृष्ठ ११३ पर, ग्रन्थ लेखक जोकाकुरा ने लिखा है कि "चीन का धमंं और संस्कृति नि:सन्देह हिन्दु स्रोत को है। एक सगव था कि लोयंग प्रान्त में ही ३००० हिन्दु साधु और दस सहस्य भारतीय कुटुम्ब बसे हुए थे जो वैदिक धर्म, संस्कृति और कला को बराबर चना रहे वे।

#### चीन की लंका

Journal of the Royal Asiatic Society, १६६५, के खण्ड ६ के पृष्ठ ४२१ पर प्रोफेसर G Phillips का लेख है जिसमें वे कहते हैं कि "नास और बीन का सागर मार्ग से सम्पर्क बहुत प्राचीन है। ईसापूर्व ६०० में नौकाओं से चीन में पहुँचे भारतीयों ने चीन में लंका नाम की बस्ती स्वापित की जो Kias-Tehoa सागर तट पर बनी थी। वहाँ पहुँचे नाकीयों की नीकाओं के अग्र पर कल्पतक नाम के ग्रन्थ में दिए वर्णनानुसार थिकिय पशु या पक्षियों के आकार बने हुए थे। 'युक्ति कल्पतरु' प्राचीन भारतीय जिल्लाकता का एक प्रत्य है। उसमें विणित विविध आकार की बापीनकास को छोटी-बड़ी नौकाएँ कहीं-कहीं पाई गई हैं।"

भारक बिनोनिस्त्रना ने लिखे The Theogony of the Hindus वन्द के पूछ दर्भ पर उल्लेख है कि "यह निश्चित रूप से कहा जा सकता है कि कीन का कर्व भारतोद्भव है।"

## बारत की कला का चीन पर प्रभाव

अंग्रेजों के शासन में मुम्बई और कलकत्ता के सरकारी कता विद्यालयों क्याबार्य E. B. Havell नाम के एक अंग्रेज व्यक्ति ये। उन्होंने लिखा है कि ईसवी सन् के आरम्भ के वर्षों में चीन की चित्रकता का स्फृतिस्वान भारत ही था। वहीं चीनी चित्रकला ७वीं से १३वीं शताब्दी तक विश्व में अपसर रही। चीन तथा कोरिया द्वारा भारतीय चित्रकला ने जापान में भी प्रभाव डाला।

आर्यतरंगिणी (लण्ड २, पृष्ठ ८) ग्रन्थ में प्रकाशित एक टिप्पणी के अनुसार "रामायण में चीन को 'कोषकार' (रेशम का कोष निर्माण करने बाले) कीड़ों का प्रदेश कहा गया है'। ग्रन्थ लेखक हैं ए० कल्याणरामन्, Asia Publishing House, मुम्बई।

ईसवी सन् की दूसरी शताब्दी का एक चीनी सिक्का मैसूर में प्राप्त हुआ था। उससे भी पता चलता है कि प्राचीन वैदिक विश्व का चीन भी एक भाग था। चीन और भारत को जोड़ने वाला प्राचीन भूमिमागं उत्तर-पय कहलाता था। वही मार्ग आमे ईरान, एशिया आदि देशों में भी जाता या। पानीर-पठार सप्तसिन्धु प्रदेश का एक भाग था। भारत से पामीर पठार से जाने वाला मार्ग पूर्वी और पश्चिमी तुर्कस्थान और अफगानिस्तान से भारत का सम्बन्ध ओड़ता था। खोतान यह प्रादेशिक नाम गोस्थान इस संस्कृत शब्द का अपभ्रंश है। फरगाणा नाम का जो रूस देश का भाग है उसका प्राचीन संस्कृतं नाम प्रकण्य था। कण्य ऋषि का पुराणों में उत्लेख आता है और रूस ऋषियों का देश रहा है अतः उसमें विविध ऋषियों के नाम से भिन्त-भिन्न प्रदेश प्रसिद्ध हैं।

Auriel Stein नाम के एक संशोधक को तुर्कस्थान और स्रोतान प्रदेशों में भारतीय शासन के प्रमाण मिले। उनमें कुछ भारतीय सिक्के, कुछ शिलालेख और तीसरी शताब्दी तक उस प्रदेश के शासन में प्रयोग होने वाली एक भारतीय भाषा का भी अन्तर्भाव था। वहाँ के शासकों के नाम भारतीय थे जैसे नन्दसेन और भीम। उनके अधिकार पदों के भी नाम मस्कृत थे। उदाहरणार्थं डाक लाने और ले जाने वाले को लेखहारक कहा जाता था। इसी का अपभ्रंश आंग्ल भाषा में Clerk बना। सन्देशवाहक को

इत कहा जाता। गुरत बातों का पता समाने वाले को "चर" कहा जाता। इत कहा जाता। गुरत बातों का पता समाने वाले को "चर" कहा जाता। इतर पानीर, तिब्बत आदि सारे प्रदेशों में सर्वत्र वैदिक संस्कृति ही यो।

उत्तर पाना का जो महस्थल है उसकी सीमा पर कुचिअन Gobi Desert नाम का जो महस्थल है उसकी सीमा पर कुचिअन और स्रोतानी लोग रहते हैं। यद्यपि पंजाब और उत्तर के उन प्रदेशों में सहस्य मीलों का अन्तर है फिर भी उन प्रदेशों में भी वही वैदिक संस्कृति होतो थी जो पंजाब में थी।

चीन के सोमावतीं विविध प्रदेशों में इस प्रकार वैदिक सभ्यता ही होने के कारण चीन में भी वहीं सभ्यता थी। वैदिक संस्कृति का इतिहास प्रतय के परचात् मनु द्वारा पुनः मानवी संस्कृति का आरम्भ वतलाता है। चीनी परम्परा भी उसी प्रकार प्रतय से इतिहास आरम्भ करती है।

### प्रतय और मनु

बीन के एक प्रसिद्ध और प्रमुख प्राचीन इतिहासकार का नाम है Su Mo Chien । उनका कान ईसापूर्व वर्ष १४६ का बताया जाता है। उनके नाम से जो "नु" अक्षर आरम्भ में जुड़ा है वह "श्री" का अपभ्रंश हो सकता है। वे निक्त है कि चीन के मध्य भाग में जो दलदल का प्रदेश था वह कितों Yu The Great नाम के पौराणिक व्यक्ति ने उसका जल सोखकर इस साफ-सुबरा बनाया। वह "यु" वास्तव में "मनु" नाम का अपभ्रंश है। इस प्रकार चीनी इतिहास प्रलय और मनु से ही आरम्भ होता है। "यू" नाम "मनु" यब्द का ही दुकड़ा है इसमें कोई मन्देह नहीं रहता। जय उस चाम का सम्बन्ध प्रलय से और दलदली प्रदेश को ठीक कराने से जुड़ा हुआ हम देखते है। अरबी लोग मनु नाम को केवल "नु" ही लिखते हैं। अतः चीन की विशिष्ट और विचित्र उच्चार शैली में "नु" का "यु" हो जाना असम्भव नहीं।

## चीन का सिह बंश

वैदिक क्षत्रियों के नामका अंत्यप्रद्रप्रायः "सिह" हो गया जैसे नारायण निह या रामित । चीन में भी प्राचीन समय में वैसे ही नाम होते थे। प्रचीनत धारणाओं के अनुसार चीनी सम्यता का इतिहास ईमापूर्व वर्ष १५०० के Shang (यानि सिह) घराने के शासन से आरम्भ होता है। किन्तु उस समय के धातु पात्र आदि इतने अच्छे बने हुए हैं कि उसके पूर्व भी बीन देश का इतिहास बड़ा लम्बा होना चाहिए ऐसा अनुमान निकलता है। भारत में जैसा सिंह शब्द का उच्चार "सिंग" किया जाता है उसी प्रकार बीन में उसका उच्चार "शांग" किया जाना असम्भव नहीं। बैदिक प्रकार बीन में उसका उच्चार "शांग" किया जाना असम्भव नहीं। बैदिक प्रकृति से महाभारतीय युद्ध के पश्चात् सैकड़ों वर्ष चीन का सम्बन्ध टूटा संस्कृति से चीनी लोगों को चित्रलिप अंगीकार करनी पड़ी। यदि चीन की रहने से चीनी लोगों को चित्रलिप अंगीकार करनी पड़ी। यदि चीन की संस्कृत गुक्कुल परम्परा में खण्ड नहीं पड़ता तो वहां भी संस्कृत का और बाह्यी या देवनागरी लिपी का लोप नहीं होता।

शांग वंश Tang नाम के किसी व्यक्ति ने स्थापित किया। उस Tang ने Hsia वंश का अन्त किया। उस वंश में १७ या १० राजा हुए। उन्होंने ईसापूर्व वर्ष २२०५ से ईसापूर्व वर्ष १७६५ तक शासन किया। ईसापूर्व २२०५ में यदि ईसवी सन् के १६०७ वर्ष मिला दिए जाएँ तो वही लगभग ५००० वर्ष बनते हैं। यानि किसी भी प्रदेश का इतिहास देखों तो वह लगभग ५००० या ५५०० वर्ष का ही प्राप्त होता है। पृथ्वी के किसी भी प्रदेश का इतिहास देखें वह आज से ५००० से ५५०० वर्ष पूर्व से ही एका-एक आरम्भ होता है। लगभग ५००० या ५५०० वर्ष पूर्व कीन-सा ऐसा परदाया दीवार है जिसके पीछे विविध प्रदेशों के इतिहास की भिन्नता समाप्त हो जाती है? इतिहास की वह सीमा है महाभारतीय युद्ध। वह युद्ध होने तक अनादिकाल से सारे भू-मण्डल पर वैदिक संस्कृति और संस्कृत भाषा का ही अमल था। उस युद्ध से एक संध वैदिक संस्कृति टूटी, खण्ड राज्य निर्माण हुए और उनके इतिहासों ने भिन्न-भिन्न मोड़ लिए।

### चीन का ईक्ष्वाकु कुल

चीन के प्राचीनतम बंश का नाम जो ऊपर Hsia कहा गया है वह ईक्ष्त्राकु नाम का चीनी अपभ्रंश है। वैदिक परम्परा में ईक्ष्वाकु राजकुल बंहा प्रसिद्ध रहा है।

Dr. Li Chi नाम के एक चीनी इतिहासज्ञ की शोधों से भी हमारे निष्कर्ष की पुष्टि होती है। भारत के मोहनजोदड़ों में पाए गए मिट्टी के क्तन और मैसोपोटामिया में पाए गए वर्तन और चीन में मिले उस समय के

बतंन एक जैसे हैं। जब उनकी सम्यता एक जैसी होगी तभी दतंन भी समान होगे। यह भी विश्वस्थापी वैदिक संस्कृति का एक प्रमाण है।

Sir L. Wooley और Arnold Toynbee इन दोनों आंग्न लेलकों के अनुसार वहीं से एक बनी बनायी सम्यता चीन को प्राप्त हुई। उनका के अनुसार वहीं से एक बनी बनायी सम्यता चीन को प्राप्त हुई। उनका अनुसान सही है। वह सम्यता थी भारत को बैदिक सम्यता जिसमें संस्कृत आया और उसकी पारम्परिक लिपियों का अंतर्भाव था। ज्योतिषशास्त्र का भाषा और उसकी पारम्परिक लिपियों का अंतर्भाव था। ज्योतिषशास्त्र का चीनी लोगों में झान, यहण के सम्बन्ध में उनके ठीक निष्कर्ष, गृह गान्ति चीनी लोगों में झान, यहण के सम्बन्ध में उनके ठीक निष्कर्ष, गृह गान्ति के लिए किए जाने वाले यज्ञ, चीनी दशनशास्त्र और उनकी समाजव्यवस्था के लिए किए जाने वाले यज्ञ, चीनी दशनशास्त्र और उनकी समाजव्यवस्था आदि की तफसील से की गई जांच से चीनी लोगों की सम्यता भी वेदमूलक ही थी, यह बात स्पष्ट हो जाती है। अन्य एक प्रमाण यह है कि अनादि ही थी, यह बात स्पष्ट हो जाती है। अन्य एक प्रमाण यह है कि अनादि काल से चीनी यात्री, छात्र, पंडित आदि भारत से शिक्षा और हर प्रकार का मार्गदर्सन पाने के लिए बार-बार भारत आते रहे हैं।

### Taoism यानि Devaism

चीनी दार्शनिक Lao Tse ने अद्वेत मत का प्रतिपादन किया। उसके उस दर्शन की Taoism कहा जाता है। बड़े आइचयं की दात है कि देश-विदेश के विद्वान Taoism को चीन देश का एक विशिष्ट दर्शन मानकर चन रहे है जबकि टाओइसम् केवल Deva-ism का अपभ्रंश है। संस्कृत देव शब्द का ही विकृत चीनी उच्चार Tao किया जाता है। सारे विश्व में इतिहास-दर्शनशास्त्र बादि की शिक्षा कितने अन्धाधुन्य, अनाड़ी और अंशी पद्धति से चन रही है इसका यह एक मोटा उदाहरण है।

एक और चीनी लोग मार्गदर्शन, प्रशिक्षण, विद्या आदि के लिए भारत आए और दूसरी तरफ भारतीय पंडित, शिक्षक, वैद्य, शास्त्रज्ञ, शासक, कारीगर, जिल्लकार, समाजसेवक आदि चीन जाकर वहाँ के समाज की सेवा करते थे। यह तभी हो सकता था जब वहाँ वैदिक संस्कृति होती।

## बीनी बेरिक ऋषि कन्फ्रिशिअस्

बोन, वंदिक बीवन प्रणाली का एक महत्त्वपूर्ण अंग है। कन्फ्रियम् नाम का प्रशिद्ध चीनो नीतिज्ञ ईसापूर्व सन् ५०० के लगभग था। वह योग मुद्रा वे ध्यानमन्त रहा करता था। चीनी समाज का मागंदर्शन करने हैं हर्देश ते उसने योगच्यान का त्यान किया एसा उसकी जीवनी में उस्लेख है। कर्ष्ट्शियस् लगभग सिद्धार्थ गीतनबुद्ध का ही समकाखीन जा। अतः हर्ष्ट्शियस् के समय चीनी लोग बीद्धपंथी नहीं बने थे। यदि कर्क्ष्टियस् हर्ष्ट्शियस् के समय चीनी लोग बीद्धपंथी नहीं बने थे। यदि कर्क्ष्टियस् हीद्ध नहीं था और योगमुद्रा में ध्यान लगाता था तो वह बैदिक ऋषि के बिदिक्त और हो ही क्या सकता था? कर्क्ष्टियस् की चीनी परस्परा बद्धी कारण असीन मान्यता है कि वह एक श्रेष्ठ समाजसेवी बैदिक ऋषि हो योगी था।

इत्तर भारत के राजा कनिष्क ने यूरोप के रोम से सूद्रपूर्व के चीन दग तक सब देशों से भारत के दृड़ सम्बन्ध कायम रसे थे। उन सम्बन्धों को इतिहासकारों ने ठीक प्रकार आंका नहीं। दूसरे देशों से व्यापार करना या दूसरे देशों में अपने वकील या प्रतिनिधि रखना कोई बड़ी बात नहीं, यह तो सभी देश करते हैं। वे सम्बन्ध ये वैदिक-संस्कृत परम्परा के। अतः उनमें पूर्ण आतृभाव और एकात्मकता थी। ऐसे आतृभाव के वे धानष्ठ विक सम्बन्ध महाभारतीय युद्ध के परचात् दिन-प्रतिदिन विरल होते-होते दृद्दते रहे।

ईमाई अन् के पहले शतक में कश्मीर में जो पहला बौद्ध महासम्मेलन हुआ या उसके प्रस्तावानुसार महाविभाषा नाम का ग्रन्थ प्रकाशित किया गण। उसकी मूल संस्कृत प्रति भारत में हुए इस्लामी हमलों में नष्ट हो गई किन्तु उसका चीनी अनुवाद सुरक्षित है।

इसाई सन् के पहले शतक में चीन में सेवाकार्यार्थ गए तीत भारतीयों के नाम चीनी इतिहास प्रत्यों में अंकित हैं। वे विद्वान शास्त्री थे —कश्यप, सिनंगी और धर्मरस्त ।

तोखारिस्थान उर्फ चीनी तुर्कस्थान की राजधानी थी—कुच नगरी।
हमारजीव वहां का राजकुमार था। अनेक विद्वान शिक्षक, शास्त्रियों के
पहित कुमारजीव सन् ४१२ ईमवी में चीन में जाकर रहा था। सातबी
विद्वारों में चीनी यात्री हुएत्स्संग के समय में भी कुच नगरी संस्कृत विद्या
की एक वड़ा केन्द्र थी। पड़ीस के खोतान प्रदेश में भी आठवी शताब्दी
विक्त संस्कृत का प्रचार भरपूर था। मध्य एशिया में अनेक संस्कृत हस्तविक्ति प्रस्थ प्राप्त हुए हैं। एक गुका में तो Sir Aurielstein को हजारों

संस्कृत इस्तावेजों का एक पूरा भण्डार मिला। उन दस्तावेजों में तथा गुफा की दीवारों पर जो चित्र थे उन पर बाह्मी लिपी अंकित थी। वह उल्लेख आयंतरंगिणी ग्रन्थ के द्वितीय खण्ड में पृष्ठ १८ पर दी गई एक टिप्पणी के

होतान, तुर्कस्थान, अफगानिस्तान अदि शब्दों का अंत्यपद "स्थान"
यह संस्कृत शब्द सिद्ध करता है कि प्राचीन विश्व में शासन की भाषा
संस्कृत रही है। उसी प्रकार अस्त्रालय (ऑस्ट्रेलिया), अस्त्रीय (ऑस्ट्रिया)
रिश्या (ऋषीय), प्रशिया (प्रऋषीय), शिबिरीय (सायबेरिया) आदि
नाम भी संस्कृत ही हैं।

जबर उल्लिखित गुफा भी प्राचीन वैदिक संस्कृति का एक महत्वपूर्ण चित्र है। विश्व के सभी प्रदेशों में ऐसी गुफाएँ पहाड़ियों में या मूहि के अन्दर पाई जाती हैं। उनमें वैदिक गुरुकुल होते थे। विश्व भर की ऐसी गुफाओं की एक सूची बनानी आवश्यक है।

दूसरी मोटी बात जो इतिहास-प्रेमी व्यक्तियों को ध्यान में रखती आवश्यक है वह यह है कि बुखारा, समरकन्द, अलेक्सेड्रिया, जेरूमलेम, बगदाड, दमस्कस, मास्को, पेरिस, रोम, लण्डन, एडिनबरो आदि नगरों में भी बैदिक शासन में संस्कृत के विद्याकेन्द्र होते थे। व्यापार आदि तो गीण बातें यों। संस्कृत वैदिक शासन और समाज-पद्धति के अन्तर्गत ही भारत सारे विश्व को विविध प्रकार की सामग्री भेजता रहता था।

#### मार्कोपोलो के मन्दिरों के उल्लेख

Marcopolo नाम के एक इतालवी व्यक्ति का मूल नाम था महिंग पाल । Maharshi Pala राव्द का ही यूरोपीय अपभ्रंश मार्कोपोली हुआ है। यह बेनिस नगर का निवासी था । उसने सैकड़ों वर्ष पूर्व चीन तक का प्रवास किया था । उसके द्वारा लिखा उस प्रवास का वर्णन उपलब्ध है । Sir Henry Yule ने उसका आंग्ल अनुवाद कर स्थान-स्थान पर टिप्पिड़ों देकर उस प्रन्य को प्रकाशित किया । उस खण्ड १ में पृष्ठ ७६ पर दी गई टिप्पा में कटन नगर स्थित एक चीनी देवालय का वर्णन है । उस महिंदर में पालनी देव मूलियों वी । उस मन्दिर का फोटो भी पृष्ठ ६२ के सामने

क्ष्रिक पर छपा है। वैदिक संस्कृति में ३३ करोड़ देवी-देवताओं का उल्लेख है। एक वैदिक चिह्न भी उस फोटो में देखा जा सकता है वह है उन देवताओं के अध्यक्तीने चबूतरे।

कांस देश के Louvere Museum में चीन देश के फोकियान प्रांत में वाया शांग राजकुल के शासनकाल का एक अगरवत्ती पात्र प्रदेशित है।

उसका आकार भी अष्टकोना है।

उसी प्रथ के डितीय खण्ड में पृष्ठ ११ पर छपी टिप्पणी में लिखा है—
"बीनी लोगों में निजी पूर्वजों का श्राद्ध करने की प्रथा थी। शिष्य गुरुजनों
की पाद-पूजा करते थे। किसान लोग प्रथम पीढ़ी के किसान का पूज्यमान है स्मरण करते थे। रेशम का वस्त्र बुनने वाले लोग अपने मूल पुरुष को श्रद्धाभाव से पूजते थे। यदि देश पर कोई आपत्ति आ पड़े तो उनके सच्छील नेताण विश्व देवों की प्रायंना किया करते। जिस जुजू नगर में लगभग २००० लोग रहते हैं उसमें विविध प्रकार के ५८ मन्दिर हैं। उनमें वायु, में भों की पड़गड़ाहट, वर्षा आदि की देव-प्रतिमाएँ हैं और रेशमी वस्त्र बुनने वालों का देव, हयग्रीव, टिड्डियों का देवता, आठ अन्य विष्वंसक कीटकों पर नियंत्रण रखने वाला देव, पंचनाग देवता और वर्षण आदि की प्रतिमाएँ हैं। इनके अतिरिक्त अनेक प्राचीन प्रसिद्ध व्यक्ति और कुछ आधुनिक शूरवीरों की स्मृति में भी मन्दिर बने हुए हैं।

पूर्वजों को श्रद्धाभाव से स्मरण करना और चराचर विश्व पर प्रमु का नियंत्रण मानना यह सारे वैदिक संस्कृति के लक्षण चीन की प्राचीन

सम्यता में दिखाई देते हैं।

चीन के कियांग-हान प्रान्त में सूजू उर्फ सूचाऊ नाम का एक नगर है।
माकोंपोलों के ग्रन्थ में द्वितीय खण्ड में पृष्ठ १८३ पर उल्लेख है कि "सुजू
एक बड़ा और अच्छा नगर है। यहां के निवासी देवमूर्तियों का पूजन करते
है। कन्फूशिअस मन्दिर में उस नगर का संगमरमर पर खुदा नक्या प्रदिशत
है।

इसी सम्बन्ध में दी टिप्पणी में लिखा है कि सू बाऊ नगर के दक्षिणी भाग में उद्यान है। उसके चारों तरफ ऊँचा कोट है। चारदीवारी के अंदर कल्फ्शियस का मन्दिर भी है। वह मन्दिर ही नाग का शीर्ष है। उस मंदिर XAT.COM-

के आरम्म होने वाला उत्तर दिशा की सीधा जाने वाला रास्ता नाग का ह जारम्य हात । दीवं बरोर कहलाता है। रास्ते के अन्त में बना एक बड़ा मन्दिर उस नाव के पुष्ठ के गुन्छ का प्रतीक माना जाता है। मन्दिर के अग्रभाग में अबे. उने Cuder के बुक्ष लगे हुए हैं। उस नन्दिर में एक बड़ा कक्ष है जिसमें नवरनिकासी वसन्त और शरद पर्व पर पूजन करते हैं। पड़ोस की एक इमारत में पशुहतन होता है। दूसरे एक भवन में संगमरमर पर खुदी उस नगर की आकृति प्रदेशित है। तीसरे भवन में पंचाग, ज्योतिषीय सामग्री जादि रखी गई है। बौधे भवन में प्रांतिक ग्रन्थालय है। आंगन के दोनों बोर जो कक्ष हैं उनमें पाँच सौ ऋषियों के नाम प्रस्तर पर अकित हैं। मुह्य मन्दिर को चौड़ाई-सम्बाई ४० × ७० फुट है। उसमें कन्फूशियस् के नाम की एक शिला है और अनेक सुनहरे रंग के लकड़ी के फट्टों पर विविध सुभाषित अस्ति हैं। अगले चबूतरे पर छत के नीचे पशुयज्ञों की व्यवस्था है। वहां पुरोहितों द्वारा यज्ञ होता है। उसके अग्र में जो प्रवेश द्वार है उस पर प्राचीन और बतैमान नीतितत्त्वों का जाता ऐसी कन्फू शिअस् की प्रशस्ति तिसी हुई है।

कपर उल्लिखित पांच सी ऋषि और प्राचीनकाल से चले आए नीति-तत्व बादि का ब्यौरा दर्शाता है कि चीन में बैदिक सम्यता ही थी।

बोनी नोगों में फूत्कार करने बाला एक बड़ा सर्प उनका सांस्कृतिक चिह्न माना गया है। जिस अनन्त शेष पर भगवान विष्णु लेटे हुए वैदिक कंकित में बताए जाते हैं, वही सर्प चीन का सांस्कृतिक चिह्न बन गया है। म्पं को देवतास्वरूप मानते की प्रया विश्व के लगभग सभी देशों में हैं। इनका ब्यौरा इस प्रन्य में समय-समय पर दिया गया है।

## नगर रबना और भवन-निर्माण शास्त्र

विविध बीनी नगरों का जो वर्णन मार्कोपोलों ने लिख रखा है उसम कतीत होता है कि वैदिक शास्त्रों के अनुसार ही चीनी नगर और इमारते बराई बाती थी। यह तभी हो सकता है जब वहाँ वह वैदिक शास्त्र सिखाए मी बात हो और उनके अनुसार ही नगर और इमारतें बनती हों।

नाकोपोलो ने लिखा है (मार्कापोलो का प्रवास, खण्ड २, पृष्ठ १६६.

हर) "किन्से नगर एक तरह से जलाशय के मध्य में ही बना है। उसके बारों और पानी है। इस नगर के दस्तावेजों में लिखा है कि नगर में १२ प्रकार के कारीगर रहते थे और प्रत्येक वर्ग के कारीगरों के १२ महस्य मकान थे। प्रत्येक घर में लगभग १२ व्यक्ति होते थे। किन्तु कई घरों में २० या ४० तक भी व्यक्ति रहते थे। वहाँ के राजा की आजा थी कि प्रत्येक अधित अपने पिता का व्यवसाय चालू रखे (पिता के व्यवसाय को त्याग कर दूसरा कोई काम-धन्धा आरम्भ करना अयोग्य और दण्डनीय समभा जाता था) चाहे उसके पास एक लाख वेमंटस् (रुपयों) की पूंजी ही क्यों नहो। नगर के मध्य में एक सरोवर है जिसका घेरा ३० मील का है। उसके तट पर बड़ें सुन्दर (और विशाल) प्रासाद, महल, हवेलियां आदि है जिनमें नगर के रईस लोग निवास करते हैं। सरोवर के किनारे पर अनेक देवमन्दिर और वार्मिक सभागृह आदि भी बने हैं। सरोवर के मध्य में दो द्वीप हैं। प्रत्येक द्वीप पर राजमहल कहलाने योग्य बड़े विशाल और मनोहारी भवन बने हैं। दिन में यदि राजनिरीक्षकों को कोई निर्धन या अपंग व्यक्ति दिखे, जो कोई काम करने में असमर्थ है, तो वह उसे सरकारी कृणालयों में यां अन्य छत्रों में ले जाते जहाँ ऐसे व्यक्तियों की देखभाल के लिए प्राचीन समय से सम्बाटों ने धनकोष की व्यवस्था कर रखी है।"

ऊपर वर्णित सारी व्यवस्था पूर्णतया वैदिक पद्धति की है। प्राचीन नगर, सरोवर या नदियों के किनारे ही बनाए जाते थे। लोहार, चमार, बाह्मण, सिवय, बढ़ई, सुवर्णकार आदि विविध व्यवसाय के लोगों के लिए नगरों के विशिष्ट विभाग निश्चित किए जाते थे। इस विभाजन में जात-पात या छूत-अछूत की भावना नहीं थी। बड़ी सोच समभ से वह व्यवस्था समाज के हित में की गई थी। कल्पना की जिए कि यदि किसी को कुछ सोने के गहने खरीदने है या तैयार करवाने हैं तो उसे सारे स्वर्णकार एक ही विभाग में मिल जाते थे। सारे गहर में भटकना नहीं पड़ता था। सारे इकट्ठे एक विभाग में होने से वस्तु के भाव या दर पर भी नियंत्रण रहता था। कच्चा माल पहुँचाने वाले या तैयार माल ले जाने बालों को भी एक विशिष्ट विभाग में ही नाना पड़ता था। किसी बिरादरी में पर्व वत, उत्सव, धर्मकार्य या विवाह बादि हों तो जाति के सारे लोगों का सहाय्य भी प्राप्त होता रहता और Xer.com.

सभी मुविधापूर्वक उसमें सम्मितित हो सकते थे। इससे समय भी बच जाता समा नावधापूर्वक प्रवात एक जाति का माल लाने ले-जाने वाले वाहन आर बाहन सम पहा को असुबिधा नहीं होती क्यों कि वे वाहन सीधे एक स नगर क अन्यान में जाते और वहीं से लीट जाते। सारे नगर की उस बातायात से पूल उड़ना, कर्कश व्यनि होना आदि असुविधाएं मुगतनी नहीं पहतीं। किसी व्यवसाय का कोई नया व्यक्ति किसी नगर में आए तो उसे मारे जातिबांबव इकट्ठे एक विभाग में मिल जाते जिससे उसका भाषण सुनना, इनका मार्गदर्शन प्राप्त करना या उसे आवश्यक सहायता पहुँचाना आहि बातों की बुविधा होती। एक ब्यवस्था के लोग एक विभाग में इकटते होने से बेकार अपनित को काम दिलवाना या उस जमात के प्रवीण लोगों ने मागंदर्शन प्राप्त करना मुलभ होता या ।

एक-एक घर में रहने वाले व्यक्तियों की संख्या १२, २०, ४० आदि होती थी जिससे अनुमान यह निकलता है कि प्राचीन समय में चीनी लोगों में भी बंदिक जीवभक्त कुटुम्ब पद्धति होती थी जिसके अन्तर्गत भाई, बतीबे, बीबे बादि सभी इकट्ठे रहते थे।

प्रत्येक कुटुम्ब को निजी परम्परागत व्यवसाय ही करना पड़ता था। पह भी एक बड़ी दूरदर्शी योजना थी जिससे समाज में व्यावसायिक संतुलन बना रहता था। नोमी वृत्ति से निर्माण होने वाली आर्थिक होड़ या खींचा-तातों ने मगात्र मुरक्षित रहता था क्योंकि एक ऐरे-गैरे या पराए व्यक्ति को एकाएक किसी दूसरे व्यवसाय में चंचु प्रवेश करने का अधिकार नहीं था।

निजी पनास वर्णन के दूसरे खण्ड के पुष्ठ २०३ पर मार्कीपोली ने निवा है कि "वैद्य नोग' ज्योतियी आदि अन्य विभागों में रहते थे। शिक्षा देने का काम भी दही करते थे। प्रत्येक चौराहे पर आमने-सामने दो हवेलिया होती दी जिनमें न्यायदान की व्यवस्था होती थी।"

### भारतीतिव

अधीतकान में क्लाउपोतिष का विश्व में बड़ा प्रसार था। यद्यपि देशा वर्ष पुनर्जन्य, कर्मसिद्धान्त, विधितिखित आदि की मान्यता नहीं देता द्यापि तेम्रानंग, बाबर आदि अनेक इस्लामी आकामकों द्वारी त्वारीकों में अनुकूल ग्रह्योग देखकर ही हमला आदि करने के निर्णय लिए जाते में ऐसे बार-बार विपुल उल्लेख उनकी तबारी खों में है। इसमें यह विकर्ष निकलता है कि मुसलमान बने हुए लोग पूर्वकाल में वैदिक परम्परा के अनुयायी थे।

उसी प्रकार चीन के लोगों में निरन्तर फलज्योतिए का बड़ा प्रभाव रहा है। मार्कोपोलो ने खण्ड २, पृष्ठ १६१ पर लिखा है कि "इस (बीत) देश में किसी शिशु का जन्म होते ही उसका जन्मसमय, तारीख और एशि लिखी जाती है। प्रवास को निकलते समय भी ज्योतिषियों से योग्य मृहतं पूछा जाता था। यहां के ज्योतियी बड़े प्रवीण हैं और उनकी कही वाते अधिकतर सच निकलती थीं।"सारे दैनन्दिन व्यवहार पंचांग देखकर ज्योतिषीय आधार पर करना वैदिक संस्कृति का एक प्रमुख लक्षण है।

### दाह-संस्कार

चीनी लोग मृत व्यक्ति को भूमि में गाड़ते हैं ऐसी सामान्य लोगों की कलाना है किन्तु मार्कोपोलों ने लिखा है (खण्ड २, पृष्ठ १६१) "कोई मृत होते पर चीनी लोग उसका दाह-संस्कार करते हैं। इष्ट मित्र आदि शोक मनाते हुए सादे (खद्र आदि) वस्त्र पहनकर भजन गाते हुए और बाजा बजाते हुए शवयात्रा में सम्मिलित होते हैं। यह सारी वैदिक प्रथा है।

उसी खण्ड २ के पृष्ठ २०४-५ पर मार्कोपोलो ने लिखा है कि "इस नगर के निवासी बड़े शान्तिप्रिय हैं। उनके राजा की उन्हें शिक्षा भी वैसी ही है और स्वयं राजा का व्यवहार भी वैसा ही शान्तिप्रयहै। एक विभाग में रहने वाले स्त्री-पुरुषों का मेल-जोल देखकर किसी पराए को ऐसा लगता है कि जैसे वे सारे एक ही कुटुम्ब के सदस्य हों। स्त्रियों के प्रति संशय था असूया आदि भी दिखाई नहीं देती। स्त्रियों का सारे ही बड़ा सम्मान करते है। यदि कोई स्त्रियों से अवलील वर्ताव करे तो उसे बड़ा अपराधी या समाजकटक माना जाता है। बिदेशियों का यह लोग वड़ा सत्कार करते हैं और उन्हें सारी सुविधाएँ प्रदान कर सब प्रकार का सहाध्य और मार्ग-दर्शन भी देते हैं।" यह भी प्राचीन चीन की वैदिक सम्यता का बड़ा त्रमाण है।

CAT.COM.

सण्ड २ में पृथ्ठ २१२ पर मार्कोपोलो के प्रवास वर्णन में एक पत्यर के स्तम्म का वित्र दिया है। उस स्तम्भ के जपर कमल चिह्न खुदे हुए ह को बंदिक संस्कृति का प्रतीक होता है। उसे Chwang यानी छत्रस्तम्भ कहते हैं। इससे प्रतीत यह होता है कि संस्कृत "छत्र" दाब्द का ही चीनो उच्चार "च्द्रांग" है। इस उदाहरण से देखा जा सकता है कि चीनी शब्दों के उच्चारण में संस्कृत शब्द कमें सुप्त-गुप्त हो गए हैं।

ब्रह्मा का मन्दिर

माकॉमोलो के ग्रन्थ के खण्ड २ में पृष्ठ २१२ के सामने वाले पृष्ठ पर Hang Chau नगर का नक्शा है। शहर की सीमा के अन्दर ब्रह्मा का मन्दिर उस नक्ते में बताया गया है। इस्लामी हमलों में वह मन्दिर कभी का नष्ट हो चुका है किन्तु उस मन्दिर के स्मारक के रूप में वहाँ दो प्रस्तर स्तम्भ सड़े किए गए हैं जिन पर कुछ बीड़ शिलालेख हैं। वे स्तम्भ छठी अताब्दी के होते से चीन के प्राचीनतम अवशेषों में उनकी गणना होती है।

बह्या का मन्दिर चीन में बनाया जाना सिद्ध करता है कि चीनी लोग वेदिक सम्पता के ही अनुयायी थे। विष्णु की नाभि से ब्रह्मा कमलासन पर प्रकट हुए इसी कारण नष्ट मन्दिर के स्थान पर जो स्मारक स्तम्भ है उस पर कवल के चिल्ल ऊपर से नीचे तक अंकित किए नए हैं।

#### अध्ट का महत्त्व

बण्ड २ के पृष्ठ ३४७ पर मार्कोपोलों के प्रवासग्रन्थ में उल्लेख है कि "पौकित नगर में जो घवल मन्दिर है उसके चारों ओर १०८ दीप स्तम्भ है। गीतम बुद्ध के जन्म पर १०६ बाह्मणों को नवशिशु का भविष्य कर्यन करने के लिए निमन्त्रित किया गया था। परशुराम ने मलाबार में १०= गन्दिर बनदाए। भारत में १०८ तीर्थस्थान हैं। उपनिषद् भी १०८ हैं। बोदी Traid गगाव के निवमों के अनुसार कुछ अपराधों पर अपराधी की १०८ मुक्ते भारते का २ण्ड कहा गया है। अभीतियन लोगों के अनुसार वेदिसोर नाम को मुन्दरी से १०८ पुरुष दिवाह करना चाहते थे।"

बैदिक बंस्कृति में ही १०६, १००६ आदि आंकड़ों का महत्त्व है। त्रष्ट दिशात, अष्टावधानी मनुष्य, अष्ट दिशा निदर्शक व्यस्तिक चिह्न, अल्टपुत्रः सीभाग्यवती भव, आशीर्वाद, १०० बार जय, ह्यास्त्र भी १०६, सद्गुरु श्री श्री १००६, योग की आठ सिद्धियां, अस्ट-बात का कल्या, अण्डलीह, अण्डमंगल, मंगलाप्टक, साप्टीग नमस्कार, बादु और नृत्य की अप्टपदी, जप्टांग आयुर्वेद, पाणिनी की अप्टाध्याची इस्मादि। इसके अतिरिक्त बैदिक संस्कृति में म की दुगुनी, तिगुनी संख्या का भी बड़ा महत्व है। जैसे १६ श्रृंगार या सूर्य की किरण चित्र में २४ बतलाए गए हैं।

## बीन में संस्कृत का शिलालेख

चीन में अनगिनत संस्कृत शिलालेख होंगे किन्तु उनकी बावत बाहर के लोगों को कोई जा कारी नहीं है। समय-समय पर कई संस्कृत शिला-नेख नष्ट भी होते रहे हैं। ऐसे ही चीन के एक संस्कृत शिलालेख का उल्लेख मार्कोपोलों के ग्रन्थ के खण्ड १ में पृष्ठ २३ पर एक टिप्पणी में आया है। टिप्पणी कहती है कि, "पीकिंग नगर के उत्तर में ४० शील दूरी गर Kenyung Kwan ग्राम है। जिला Chin ii तहसील Chang Ping है। पीकिंग से Kalgan के मार्ग पर वह श्राम है। वहाँ Nankau की गली के पार एक कमानी नगरद्वार बना हुआ है। उसका चित्र इस खण्ड के अन्त में उद्दृत है। उस पर सन् १३४५ के दो बड़े शिलालेख छह भाषाओं में अंकित हैं। वे भाषाएँ हैं —संस्कृत, तिब्बती, मंगोली, वाष्पहा, उधूर, चीनी और एक अज्ञात भाषा । Wylie ने उन शिकालेखों को प्रकाशित किया या, किन्तु Prince Roland Bonaparte के Recueil des Documents de L'epoque Mongol नाम के ग्रन्थ में दिए उन ज़िलालेखों के उद्वरण अधिक स्पष्ट हैं।

मंगोल शासकों के पदचात् चीन में मिंग राजकुल का शासन आरम्भ हुआ। उस राजकुल के इतिहास में सन् १४०७ के उल्लेख के अनुसार विदेशों से व्यवहार करने के लिए शासन ने जो विभाग स्थापन किया उसने त्रो भाषाएँ सिखाने का प्रबन्ध या उनमें Ninche, मंगोल, तिब्बती, मिस्कृत, बोखारन्, उल्घर, ब्राह्मी और संवामि भाषाओं का अन्तर्भवि था। (सण्ड १ पृष्ठ २६ पर की टिप्पणी में उपरोक्त जानकारी दी है।—)

उन उल्लेखों से पता चलता है कि पन्द्रह्वीं शताब्दी में भी संस्कृत अन्तरराष्ट्रीय स्ववहार की एक भाषा थी। उससे पीछे के समय में अन्तर राष्ट्रीय अवहार में संस्कृत का अधिकाधिक प्रयोग होता रहा और राष्ट्रीय अवहार में संस्कृत का अधिकाधिक प्रयोग होता रहा और महाभारत से पूर्व तो संस्कृत विश्व की एकमेव भाषा थी। महाभारतीय महाभारत से पूर्व तो संस्कृत का अन्तरराष्ट्रीय व्यवहार शनै: शनै: कम होता युद्ध के पहचात् संस्कृत का अन्तरराष्ट्रीय व्यवहार शनै: शनै: कम होता

अतीत में चीन सर्वेदा ही भारत से सामाजिक, आध्यात्मिक, बौद्धिक, शासकीय, धार्मिक, साहित्यिक आदि मार्गदर्शन प्राप्त करता रहा। उस समय भारत की विद्वद भाषा संस्कृत ही थी। अतः अतीत में चीनी विद्वान वहीं संस्था में संस्कृत बढ़ते ही होंगे। क्योंकि भारत के सारे प्रत्थ और सारी पढ़ाई, सारे शास्त्र आदि संस्कृत में ही होते थे। ऐसे-ऐसे महत्त्वपूर्ण तकं और प्रमाणों के प्रति आज तक के इतिहासकारों ने ध्यान नहीं दिया, यह प्रचलित संशोधन-पद्धित का एक भारी दोध है। चीन ने अपने आपको दूसरे देशों से आधुनिक कात में अलग-सा रखा है और विशिष्ट उच्चार-पद्धित से दनकी भाषा भी अलग-सी लगती है, अतः आजकल के विद्वान कल्यना कर बैठते हैं कि विद्वा के आरम्भ से चीन ऐसा सबसे पूर्णतया निन्न और पृथक ही रहा होगा।

यह मी जानना आवश्यक है कि चीन का बौद्धपंथी होना भी उसके प्राचीन हिन्दुत्व का उस वैदिक संस्कृति का एक ठोस प्रमाण है। जहाँ-जहाँ हिन्दू यह वे वहीं प्राक्ष्यमुनि गौतमबुद्ध की प्रवास्ति सुनाई दी। सिद्धार्थ कीतम बुद उसके बुग का एक बड़ा स्पातनाम हिन्दु था। अतः विश्व भर में बहाँ-जहाँ भी हिन्दु आयं, सनातन, बैदिक धर्मपीठ थे वहाँ बुद्ध के नाम से हों वैदिक धर्म के नीतिनियम् आदि प्रवचन में सुनाए जाने लगे। बैदिक धर्म के मारे तत्त्व "बुद्ध उवाच" ऐसा कहकर दोहराए जाने लगे। बैदिक धर्म के बाहर बोगों की एसा कहकर दोहराए जाने लगे। जहाँ- वहां बांधकारों ध्वक्ति के रूप में बुद्ध का उल्लेख होने लगा। इसके कारण भारत के बाहर बोगों की ऐसी बारणा बन गई कि जैसे बुद्ध ने अपनी उपरथा है बुद्ध नए तत्व हो देवकर एक नया धर्म चलाया। यह सार्वजितक व्यापक मुख है। बाजकन के अध्यापक, धर्मप्रचारक आदि भी बुद्ध को एक नया धर्म के प्रवर्त के कारण के प्रवर्त के क्य में प्रस्तुत करते हैं जो सर्वथा असत्य और निरान्त्र

वाह है। लोगों को वास्तव में यह समक्षना चाहिए कि बुद्ध एक सर्वसंग-

वसंतोत्सव

भारत में बसन्त पंचमी का बड़ा महत्त्व है। पतंग उड़ाना, पील कपड़े पहनना, बड़े-बड़े बृक्षों पर भूला लटकाकर भूला-भूलना, रास-क्रीड़ा करना आदि बसन्त पंचमी पर आनन्द-ही-आनन्द मनाने की प्रया चीनी लोगों की भी है। सन् १६८७ की ३० जनवरी को चीन में बसन्त पंचमी बनाई गई जबकि भारतीय पंचाय के अनुसार वह तीन दिन परचात् मानी शक्तरी को मनाई गई। वसन्त पंचमी के पवं पर चीनी लोग सगे-सम्बन्धी, आप्त-इन्ट आदि को मिलने जाते हैं तो रेल आदि बाहनों में बड़ी शीड़ होती है। अतः अधिकारीवर्ग को उस पर्व पर वाहनों का विशेष प्रवन्ध करना पड़ता है। यह वसन्तीत्सव चीन में वैदिक परम्परा का एक क्रीस प्रमाण है।

### चीनी ज्ञानकोश सम्पादक का वस्तव्य

वीन का ज्ञानकोश सम्पादन करने वाले प्राध्यापक Huang Xin Chuang का कहना है कि "चीन के राजकुलों की वेदों पर बड़ी श्रद्धा थी। लगभग सारे ही राजधराने वेदों का चीनी भाषा में अनुवाद करा लेते थे। योग और आयुर्वेद के संस्कृत ग्रन्थों का भी चीनी भाषा में अनुवाद हुआ है। उन अनुवादों में पतंजिल का योगशास्त्र तथा चरक और सुश्रुत की आयुर्वेदिक संहिताओं का भी अन्तर्भाव था। लगभग ऐसे पांच सहस्त्र प्राचीन संस्कृत ग्रन्थों के अनुवाद चीनी भाषा में उपलब्ध हैं। भारत में उपलब्ध हस्तिलिखितों से भी कई चीनी अनुवाद अधिक प्राचीन हैं।

## चीन में वंदिक देवताओं की प्रतिमाएँ

देशिण चीन में सागरतट पर क्वानकों के (Quanzhou) नाम का नगर है। वहां उत्खनन में शिव, विष्णु आदि वैदिक देवताओं की मूर्तियां तथा शैक्तों पर खुदे अनेक चित्र पाए गए हैं। उस स्थान में स्थित एक प्राचीन विष्हिर में कृष्ण, हनुमान, लक्ष्मी, गरुड़ आदि की मूर्तियों वा दोवार पर विश्वकारी प्राप्त हुई है। यह सारी सामग्री स्थानीय Museum of Xel.com.

Overseas Communications में प्रदर्शित है। यह पुरातस्त्रीय उत्सानन सन् १६३४ में उस समय प्रारम्भ हुआ जब किसी को लगभग चार फुट जैबी एक विष्णुमूर्ति जनजिअ बोअंग (Janjiachoang) नाम के स्थान पर दबी हुई अचानक दिखाई पड़ी। वह मूर्ति उसी कंनी की बी जैसी भारत में होती हैं।

नरसिंह अबतार की तो वहाँ विविध प्रकार की ७१ मूर्तियाँ प्राप्त हुई। नजेन्द्रनोक्त आदि विष्णु पुराण की कथाएँ भी वहाँ चित्रित है। कैलाश पर्वत पर त्रिशूलधारी, योगमुद्रा से बैठे शिव और पार्वती भी वहां दिग्द्यात है। उनके आगे नदी, हाथी और कुछ अन्य प्राणी नतमस्तक बताए गए हैं। वे मूर्तियाँ युवान् (Yuan) राजधराने के शासनकाल में बनी, ऐसा अनुमान है। उस राजकुल का अन्त होने पर जो गृहयुद्ध छिडा

उसमें वह देवस्थान भग्ने हुआ। वहां के बस्तुसंग्रहालय (museum) के अधिकारी Dr. Yang Qin-Zhang के अनुसार वहाँ का एक मन्दिर भारत-स्थित मदुराई के मीनाक्षी मन्दिर की शैली का बना हुआ है।

न्वानसही (Quanzhow) में दीवारों पर उत्कीणं चित्र में कुबेर के दो पुत्र, सात कन्याओं के साथ जलकीड़ा करते समय कालिया नाग हारा सताए गए तब भगवान कृष्ण उन्हें कालिया नाग से बचाकर यमुना में कालिया का दमन करते हैं, यह दृश्य दिखाया गया है। वैसे ही दूसरे एक चित्र में कृष्ण और गरुड़ का युद्ध भी दिग्द्रशित है।

उन्हों सण्डहरों में प्रस्तर के बने एक द्वार पर हनुमान की आकृति देनी है। बतः हो सकता है कि वह प्राचीन, स्थानीय राम मन्दिर का ही इसि हो।

मुनहरे गरुह की वहां बहुत सारी आकृतियाँ बनी हुई हैं। उनमें से एक में गरह पर आहड़ विष्णु गनेन्द्र की बचाने निकल पड़े हैं, ऐसा बेताया मदा है।

### २३

# कोरिया और मंचूरिया का वैदिक अतीत

अन्य देशों की तरह कोरिया भी निजी नाम का संस्कृत उद्गम भूल गमा है नवों कि संस्कृत स्रोत से कोरिया देश दीर्घ अवधि से बिछड़ा रहा है। मुरीय बानी Syria जैसा ही कोरीय (उर्फ कोरिया) का अन्त्यपद "ईव" संस्कृत है।

### गौरीय देश

कोरिया की बाबत दूसरी एक बात ध्यान में रखना गावश्यक है कि इस प्रदेश में संस्कृत "ग" का उच्चार "क" हो गया है। जैसे संस्कृत "गी" के बजाय अँग्रेज "क" कहते हैं, उसी प्रकार "गौरीय" नाम का उच्चार कौरीय उर्फ कोरिया रूढ़ हुआ।

गौरी एक वैदिक देवी हैं। वह शिवजी की पत्नी हैं। उस गौरी को अगत्माता के रूप में सारे विश्व में पूजा जाता था। कोरिया प्रदेश की वह रेवी होने से गौरी को पूजने वाला वह देश "गौरीय" उर्फ कोरिया प्रदेश महसाया

### मनुश्रीय

इसी प्रकार मंचूरिया देश का नाम भी दूसरी एक वैदिक देवी मंजुश्री ने ताम से मंजुधीय पड़ा। "मंजुश्रीय" शब्द का ही आधुनिक अपश्रेश यंबुशीय उर्फ मंचूरिया हुआ।

## छेद चिकित्सा

विष्युपंक्चर द्वारा रोगों का इलाज आजकल कई स्थानों पर किया

जाता है। इसमें विशिष्ट नाड़ियों के समीप स्वचा में बारीक छिद्र कर जाता है। इसन प्राप्त समय तक खड़ी कर दो जाती हैं। इस चिकित्सा उत्तम सम्बा पुष्पा अप पद्धति को वर्तमान बोलबाल में चीनी अवसुपंतचर यानी चीनी हेद विक्ता-पढ़ित कहते हैं। किसी भारतीय की भारत सरकार ने सरकारी सर्व पर इस चिकित्सा-पद्धति का प्रविक्षण लेने के लिए कोरिया भेजा हो प्रशिक्षण के प्रथम दिन ही कोरियन् शिक्षकों ने उससे कहा कि वह विद्या मूलत: भारत की देन है। अब देखिए इतिहास में कैसी उलट-पुलट होती है। जो विशा भारत ने सारे दिश्व को सिखलाई उसी को सीखने भारतीयों को बिदेश जाना पड़ रहा है। दूसरी विडम्बना यह है कि उस चिकित्सा-पद्धति को बीनी चिकित्सा-पद्धति कहा जा रहा है, जबकि वह भारतीय है।

सेंद चिकित्सा-पद्धति भारत की ही है इसका एक ठोस प्रमाण यह है कि बालक का जन्म होते ही १२वें दिन सुनार की बुलाकर नव शिशु के कान छेदे बाते हैं। कान में दा-चार स्थानों पर छेद करके सोने की तार बात दो बाती है। कत्या का जनम हुआ हो तो उसकी नाक भी छेदी जाती है। कमंठ स्थियां तथा पेशवा आदि धनी अधिकारी व्यक्ति छेद हुए कानों में सोने बौर मोतियों के भारी जेवर पहनते थे। कई विश्ववा या अस्य बुजुर्ग स्वियों के कानों के छिद्र गहनों के भार से लम्बे और बड़े हो जाते हैं। एंगो स्त्रियों वृद्धावस्था में भी घर का सारा काम दिन-भर बढ़े उत्साह बौर महनत से करती दिखाई देती है। कहते हैं कि उन्हें वह शक्ति उस डिट पिकित्सा और सुवर्ण के संसर्ग से प्राप्त होती है। कान छेदते से हार्निया रोग से भी कुछ बचाव होता है ऐसा सुनने में आया है। गर्भ मे बातक बैसा हाय-पर निमटकर अद्वंगील।कार बना दीखता है बैसा ही कार्वो का आकार होता है। अतः मानव वारीर के कई मर्मस्थान कार्नों में पाए मए है। छिद्र चिकित्सा द्वारा उन पर नियन्त्रण करने से व्यक्ति स्वस्थ एवं कार्यक्षम वहने में सहाव्य होता है। अत: भारतीय वैद्यों द्वारा उत मुंख-गुप्त छिद्र चिकित्सा-पद्धति का आयुर्वेद के प्राचीन ग्रन्थों में सन्दर्भ दृंदनर आधुनिक विश्व को उस पद्धति का पूरा व्योरा उपलब्ध कराना आवश्यक है।

द्रीं हास ने ऐसी कई बाते सीखी जा सकती हैं। किसी देश के गीरव

नी जुद्द बातें इतिहास से ही जानी जाती हैं। जैसे भारत का स्थापत्य ग्रास्त्र (यानी नगर और भवन-निर्माण कला), भारत का आयुर्वेद, छेद चिकित्मापद्धति, योग, प्राणायाम आदि कई बेजोड बातें है। किन्तु इस्लामी हमलों के छह सी वर्षों के आतंक ने और दो मी वर्षों के आंग्ल मासन ने भारतीय लोगों का आत्मविश्वास और आत्मगौरव ही नष्ट कर दिया। भारतीय हिन्दु लोग अपने-आपको हर प्रकार नगण्य, हीन और निकम्मे मानने लगे। अतः सही इतिहास की सही शिक्षा से वह आत्म-विश्वास जागृत कराकर भारतीयों को उनके प्राचीन और परम्परागत ज्ञान भण्डार टटोलने को प्रवृत्त कराना आवश्यक है।

#### प्रमाव

विद्य के विविध प्रदेशों में पाया जाने वाला संस्कृत और वैदिक संस्कृति का जो ब्यौरा हम दे रहे हैं उस प्रकार के प्रमाणों को इतिहासक और अन्य विद्वान केवल यह कहकर टाल देते रहे हैं कि किसी तरह भारत का कुछ प्रभाव दूसरे देशों पर पड़ा होगा। वह प्रभाव क्यों, कब, कैसे और कितनी मात्रा में पड़ा इसका संशोधन करने के भंभट में वे कभी पड़ते ही नहीं।

वे कभी इस बात का विचार नहीं करते कि आज भी भारत और अन्य प्रदेश ज्यों-के-त्यों बने हुए हैं ही तो फिर आज भारत का अन्य देशों पर 'प्रभाव" क्यों नहीं पड़ता ?

वे यह भी समभते हैं कि एक देश का "प्रभाव" दूसरे देश पर तभी पहुता है जब उन प्रदेशों के शासन की बागडोर किसी जन्य देश के हाथ म होती है। भारत में जब इस्लामी राज्य था तो भारत पर इस्लाम का प्रभाव यानि दबाव पड़ा। इसी प्रकार भारत पर जब अंग्रेजों का राज्य कायम हुआ तब भारत पर अंग्रेजी रहन-सहन और विचार-प्रणाली का प्रभाव उर्फ दबाव पड़ा। इन उदाहरणों से हमें यह जानना चाहिए कि वैदिक संस्कृति का शासन अतीत में सारे विद्व पर होने के कारण ही गर्वत्र वैदिक संस्कृति के सर्वागीण प्रमाण दिखाई देते हैं। मेद केवल इतना ही है कि मुनलमान आकामक या अंग्रेज आदि पावचात्य देश, इन्होंने जैसे सैनिक

XOL.COM:

वास्ति से निजी बासन दूसरे देशों पर थोपा वैसा वैदिक संस्कृति को कभी कारत नाया कार्य के कारम्भ से ही वैदिक संस्कृति मानवजाति को करना गहा पड़ा । इंबी विरासत में प्राप्त हुई। वह सारे विश्व की आदातम और सार्वजनिक संस्कृति महाभारतीय युद्ध तक अखण्ड और अमंग रही। तत्पश्चात् धीरे-बीरे अन्य प्रदेशों में क्रस्ती और इस्लामी आक्रमणों से वह नष्टप्राय:-सी हो गई। किन्तु भारत में वह संस्कृति टिकी रही। अतः भारत के प्रवास से विदिक संस्कृति का विश्व में प्रसार हुआ यह निष्कर्ष ठीक नहीं। उससे ठीक वत्या निष्कषं सही होगा कि विश्व के आरम्भ से विश्व-भर में छायी हुई बेटिक संस्कृति भारत में अभी तक विद्यमान है जबकि वह अन्य प्रदेशों से गुम हो गई है।

कोरिया के सूर्यवंशी राजा

यहली शताब्दी के एक कोरियाई राजा का नाम किम सुरो (Kim Suro) या। 'सुरो' यह सूर्य शब्द है। किम् यह सिंह का अपभ्रंश है। राबाबों को सूर्यवंशी कहना था समकता वैदिक प्रथा है।

### मारतीय राजकुल से विवाह-सम्बन्ध

उस समय अयोध्या में जो सूर्यवंशी हिन्दु राजा राज्य करता था उसकी करवा से किन् सुरी का विवाह हुआ था। इससे सिद्ध होता है कि कोरिया का राजकुल भी वैदिकधर्मी, आर्य, सनातनी हिन्दु था। कोरिया के इतिहास में लिखा है कि "ई॰ स॰ ४६ में अयोध्या की राज्यकर्या स्वरीय जाजा के अनुसार नौका से सागर पार कर कोरिया में दाखित हुई। विव वैदिक क्षत्रीय कोरियाई राजा से उस भारतीय राजकुमारी का निवाह हुआ वह राजा नी फुट लम्बा था।"

## कोरिया को राजधानी गया

वह दन्य 'गया' नगर कोरिया की राजधानी थी। उसका उन्वार कोरिय नाव 'क्या' करते ये क्योंकि संस्कृत 'ग' का उच्चार कई अध्य बागाबों में 'क' किया जाता है।

नारत में पया नगर एक प्रसिद्ध और पवित्र तीर्थ-क्षेत्र है। विकर्ण के

तीन पवित्र चरणों में से एक वहाँ प्रस्थापित है। इससे अनुमान यह निकलता है कि कोरिया की राजधानी गया उर्फ कया इस कारण कही गई कि वहाँ भी भगवान विष्णु का प्रसिद्ध देवालय अवश्य रहा होगा। वैदिक-प्रवा के अनुसार प्रत्येक राजा विष्णु का ही प्रतिनिधि माना जाता है।

कोरिया पर अधिकार रखने वाला सूर्यवंशी किम् (सिंह) राजकृत वहा प्रभावी था। सातवीं शताब्दी के जापानी दरवार में कोरिया के कई वेतानी और दरबारी अधिकारी पदों पर नियुक्त थे। यह एक प्रमाण है कि जापानी दरबार की प्रया भी वैदिक ही थी।

बैदिक क्षत्रियों के राजकुल आपस में बेटी-व्यवहार रखते थे। उस प्रया के अनुसार अनादिकाल से देश-विदेश के अनेक राजकुल आपस में विवाह-सम्बन्ध से वंधे थे। भारत-कोरिया-जापान के आपस में ऐसे ही सम्बन्ध थे। POST OF THE RESIDENCE AND ADDRESS OF THE PARTY OF THE PAR

### बौद्ध-पंथ

ई० स० ३७२ में कोरिया ने बौद्ध-पंथी होने की घोषणा की ऐसा कहा जाता है। इससे कई विद्वान ऐसी कल्पना कर बैठते हैं कि भारत कोरिया के सांस्कृतिक और धार्मिक सम्बन्ध तभी से आरम्भ हुए होंगे। अतः तत्पूर्व भारत और कोरिया के राजकुलों के विवाह सम्बन्धों की या "गया" नाम की बात जब वे विद्वान सुनते हैं तो उन्हें अचम्भा-सा लगता है। इस गुत्यी को वह सुल का नहीं सकते। किन्तु इस समस्या का उत्तर बड़ा सरल है। बौद्ध पंथ कोई अलग प्रणाली थोड़े ही थी। वह तो हिन्दु वैदिक संस्कृति का ही एक नया आविष्कार या संस्करण था। विश्व मे सर्वत्र प्रथम वैदिक हिन्दू प्रणाली ही थी। कालान्तर में कुछ लोग अपने-आपको बौद्ध, ईसाई या इस्लामी मानकर वैदिक प्रणाली से अलग मानने लगे। वे सारे पंथ वैदिक धर्म की ही ज्ञाखाएँ हैं।

कीरिया में चेरपु नाम का एक प्राचीन नगर है जिसमें बैदिक देवी मगवती का मन्दिर था। सारे विश्व में ही इस मातृ-देवी के मन्दिर होते XOT.COM.

थे। अतः सारे प्राचीन देशों के इतिहास विश्वस्थापी वैदिक संस्कृति के इसिहास के भाग ही माने जाने चाहिए।

वंगोडा

क्रंच, अग्रेजी आदि यूरोपीय भाषाओं में मन्दिर को पगोडा (Pagoda) कहते हैं। एक सिक्के को भी पगोड़ी (Pagodi) कहा जाता था। वह अगवती का अपभ्रंत पगवदी उर्फ पगोडी बना। भगवद् का ही विकृत उच्चार 'पगदर्' होकर उससे पगोडा शब्द बना। अतः भगवात और अगवती ने हुए पगोडा और पगोडी छब्द भी इस बात के प्रमाण है कि प्राचीनकाल में सारे प्रदेशों में वैदिक संस्कृति होते से भगवान और भगवती के मन्दिर नवंत्र होते ये।

## दिशाओं के पालक देवता

बंदिक संस्कृति में आठ दिशाएँ कही गई हैं। उनके नाम हैं-उत्तर, दक्षिण, पूर्व, पश्चिम, ईशान्य, आग्नेय, नैऋत्य और वायब्य । इन दिशाओं के पासक हैं कुबेर, इन्द्र, यम, दरुण, इशानू, अग्नि, राक्षन और वायु। कोरिया में बंदिक संस्कृति होने के कारण उस देश में उन आठों देवताओं के चित्र, मूर्तियाँ इत्यादि बनती यों और लोग उन्हें प्रणाम करते थे। उनमें से कुछ देवता लंदन नगर के ब्रिटिश म्यूजियम में प्रदर्शित हैं। उन्हें वैदिक परम्परा में अष्टदिक्याल बानी बाटों दिशाओं के पालक कहा जाता है। उनमें एक मूर्ति का कोरियन नाम है Wen जो वैश्रवण शब्द का संक्षिप रूप है। कुवर का एक नाम वैश्ववण भी है। यह उत्तर दिया का लोकपान है। वह प्रतिमा सन् १४३६ की बनी होने का अनुमान है।

इसरी प्रतिमा का कोरियाई नाम चीनी तरह के उच्चारण के कारण Tseng Chang कहा जाता है। किन्तु उसका मूल संस्कृत नाम विष्टिक मी दिया हुआ है। वह यम का नाम है जो दक्षिण दिशा का स्वामी है। विरुद्ध और Tseng Chang में कितना अन्तर है। भाषा शास्त्रज्ञों की पता जनाना चाहिए कि विरुद्धक नाम Tseng Chang में कैसे बदला। बिटिश म्यूबियम में प्रदक्षित वह प्रतिमा भी सन् १४३६ की बताई जाती क्षा यह साबित होता है कि सन् १५३६ तक तो कोरियाई प्रदेश में विक देवताओं के प्रति पूज्यभाव टिका हुआ था।

## उच्चारों की तोड़-मरोड़

अपर कहे उदाहरण से इतिहासज्ञ और अन्य विद्वान देख सकते हैं कि बीनी लोग, कुस्ती लोग, यहूदी लोग, अरबी मुसलमान आदि ने किस तरह बंदिक संस्कृति की तोड़-मरोड़ और खींचातानी कर उसे विश्व के इतिहास मेजानबूभकर या नासमभी से नामशेष करने का यत्न किया।

----

The latest water to be a second to the latest to the lates

28

Xel.com.

## पश्चिम एशिया का वैदिक अतीत

उपनानिस्तान से सकदी अरब स्थान तक के लगभग सारे ही देश हाल में इस्लामी बना दिए गए हैं और उनकी प्राचीन वैदिक संस्कृति नामशेष कर दी गई है। तब भी उस संस्कृति के अवशेषरूपी प्रमाण ढूंढकर सम्मिलित रूप में उन्हें आगामी पीढ़ियों के ज्ञान हेतु प्रस्तुत करने में इति-हासकार का बोध-कौशल्य परसा जाता है। जैसे किसी का वध करके उस अपराध के सारे चिह्न मिटा देने की अपराधी द्वारा पराकाष्ठा करने पर भी चाणास-व्यक्ति या पुलिस अधिकारी खूनी का पता लगा ही लेते हैं, सच्चे इतिहासकार का कर्तव्य वैसा ही होता है।

इतिहासकार का दायित्व थोड़ा जटिल और किन होता है। क्योंकि उपल-पृथल, लूट-पाट, युद्ध, कालप्रवाह से अपने-आप विस्मृति में लीन होने बाला इतिहास और कुस्ती, इस्लामी आदि विरोधी जमातियों द्वारा जान-वृत्तकर नष्ट या विकृत किया जाने वाला इतिहास, ऐसे कई संकटों से अतीत को नुष्त बातों का इतिहासकार को पता लगाना पड़ता है। अतः इतिहास-वारों का अध्यावधानी होना आवश्यक है। इस दृष्टि से हमें इस्लामी बनाए गए पश्चिम एशियाई देशों की वैदिक संस्कृति का पता लगाना है।

अफगानिस्यान, विलोचिस्यान, धरुचिस्थान, काबुलिस्थान, काफिर-स्यान, ककाकस्थान, उमन्नेकिस्यान, अर्बस्थान, तुर्कस्थान (यानि तुरग-स्थान) ब्राहि नाम देखे। सिन्धुस्थान, हिन्दुस्थान आदि जैसे ही वे नाम होने के कारण वे मारे अनीन के वैदिक संस्कृति के दिए हुए नाम है यह इंग्लैण्ड का साम्राज्य जब अमेरिका से आस्ट्रेलिया तक फैला था तब उसके होती के आइसलेण्ड, ग्रीनलेण्ड, बासुटोलेण्ड, बुकानालेण्ड, शहलेण्ड, बागालेण्ड आदि नामों की प्रथा पड़ी। उसी प्रकार जब बैदिक क्षत्रियों का शासन रहा तब 'स्थान-स्थान' आदि नाम दिए गए। इस सम्बन्ध में विद्याप बात गह है कि स्थान शब्द का ही आगे चलकर 'लेण्ड' अपभ्रंश हुआ।

अब इराक और ईरान नाम देखें। दोनों संस्कृत 'इर' बातु के अब्द हैं। इरावती, प्रेरणा आदि शब्द उसी 'इर' धातु से वने हैं। इरण का अबं है जलहीन वीरान प्रदेश। रण उसे कहते हैं जहां थोड़ा पानी हो जैसे कच्छ का रण।

इरान-इराक की सीमा पर Mosul प्रदेश है जो नाम संस्कृत 'मूसल' शब्द से पड़ा। मूसल से ही यूरोपीय विस्फोट अस्त्र को "मिसाइल" (Misside) कहते हैं। महाभारतीय युद्ध के पश्चात् ऐसे जो मूसल, विस्फोट हुए बगेर इधर-उधर पड़े थे उनसे यादव युवकों द्वारा छेड़छाड़ करते ही बड़ा विस्फोट हुआ। उससे बड़ा आतंक मचा और यादवों को द्वारिका छोड़नी पड़ी। वे जाकर ईरान-इराक की सीमा पर बसे। वहां बस जाने के कारण मूसल से हताहत लोगों की उस बस्ती का "मूसल" ही नाम पड़ा। महाभारत के मौसलपर्व में इस घटना का वर्णन है।

मुसलमान शब्द की व्युत्पत्ति

मूसल से हताहत और निष्काषित होकर जो शरणार्थी इराक-ईरान प्रदेश में जा बसे वे मूसलमानव कहलाए। आगे चलकर इन्हीं लोगों को छल-बल से महंमदपन्थी बनाया गया। अतः मुसलमान शब्द महंमदपन्थी का खोतक बन गया। किन्तु हमारे संशोधन के अनुसार मूलतः मुसलमान शब्द महंमदपन्थियों पर लागू नहीं था। मुसलमान शब्द तो मूसल से हताहत होकर शरणार्थी बने हुए लोगों का द्योतक था।

मन्दिरों की कब्रें, मस्जिदें बनीं

ईरान-इराक आदि पिक्चम एिशयाई देशों में जो-जो प्राचीन बड़ी और प्रेक्षणीय इमारतें हैं वे लगभग सारी मस्जिदें और कब्रें कही जाने के कारण इस्लामी समभी जाती हैं। यह इतिहास की भारी भूल है। वे सारी

आंखें मृंद कर चूपचाप वहीं नाम दोहराते रहे हैं। वे कभी यह नहीं सोचते कि वे नाम धेयेंग, सुरेश आदि वैदिक प्रणाली के संस्कृत नाम थे।

कि व नान विचार हैं। ईरान में प्रजा-राज्य स्थापित होने से पूर्व जो अन्तिम राजकुल था वह ईरान में प्रजा-राज्य स्थापित होने से पूर्व जो अन्तिम राजकुल था वह पहलवी घराना था। पहलवी यह वंश नाम वंदिक परम्परा का है। पुराणों में उसका उल्लेख है। विशव्ह की कामधेनु जब विश्वामित्र छीनकर ले जाने में उसका उल्लेख है। विशव्ह की कामधेनु जब विश्वामित्र छीनकर ले जाने लगे तो उस कामधेनु का रक्षण करने के लिए जो क्षत्रिय कुल दौहते आए उनमें पहलवी नाम अन्तर्भूत है।

### ईरानी उपाधियाँ

ईरान के राजा की जो उपाधियां होती थीं उनमें उसे 'आर्यमिहर' कहा जाता था। 'आयं' यह वैदिक जीवन-पद्धति का नाम है और 'मिहर' सूर्य का नाम है। अतः 'आर्यमिहिर' का अथं है वैदिक प्रणाली में सूर्य जैसा चनकने वाला। यह वाक्प्रचार भी पूरा वैदिक ही है। ईरान के पहलको बंग को उस आर्यमिहिर उपाधि से यह विचार सूफ्रना चाहिए या कि उसकी प्राचीन पदवी तो आर्यमिहिर यानि वैदिक सूर्य की थी, किन्तु उसकी वर्तमान अवस्था तो इस्लामी चाँद की थी। दिन को रात में बदस देने जैसा बड़ा परिवर्तन अपने पर भी वह ईरानी आर्यमिहिर राजा उम पवित्र सिहासन पर चैन से कैसे बैठ सकता था। क्या उस आर्यमिहिर पदकी से ईरान में पुतः वैदिक धर्म प्रस्थापित करने का कर्त्तव्य उसके मन में बाग नहीं उठता था दिरबारी, हलकारे द्वारा उस प्राचीन वैदिक आर्यमिहर उपाधि की लतकार लगाने पर भी यदि कीई व्यक्ति उस उपाधि के समें के प्रति जागृत नहीं होता तो इतने अचेतन, गतप्राण मन की लानत नमक्ती चाहिए।

सामान्यजन इससे बेदरकार ही देखने में आते हैं। नित्य दिखने वाली किया यिकवा या सुनाई देने वाले शब्दों से उनके मन के, विचारों में कोई वरंग हो नहीं उठती। कई लोग संस्कृत या हिन्दी की बड़ी-बड़ी साहित्यिक पदियों प्राप्त करने पर भी निजी नाम अनाड़ी, देहाती ढंग का बसेसर या विश्वम्भर ही रहने देंगे। उसे शुद्ध प्रकार से विश्वेश्वर या विश्वम्भर ऐसा नहीं लिखते। एक प्रकार से उन्हें सत्य से डर और असत्य से प्रीति ही

जाती है। लगभग सारे लोगों का यही हाल होता है। क्या किया आए? विद्या ग्रहण करने पर भी यदि यही हाल हो तो विद्या पाने का लाभ ही।

## ईरान का राजचिह्न

इरात के राजिचिह्न में एक सिंह अपने दाहिने पैर से खड़ग घारण किया हुआ और अगले बाएँ पैर से पृथ्वी गोल को दबाया हुआ क्ताया गया है। यह 'कुण्वन्तो विश्वमार्यम्' का प्रतीक है। इसमें यह दर्जाया गया है कि सारी पृथ्वी पर राज्यसत्ता का तभी ठीक नियन्त्रण रह सकता है जब हाथ में खड़ग हो और हृदय सिंह जैसा पराक्रमी हो।

### ईरानी मुसलमानों को विष्णुभक्ति

अरवों द्वारा छल-बल से ईरानियों को मुसलमान बना लेने पर भी ईरान में बैदिक संस्कृति अपग अवस्था में विभिन्न रूपों में लंगड़ाती लड़-खड़ाती रही। किन्तु उसके वे अवशेष भी धर्मांध इस्लामी जानबूभकर विश्व की जनता से छिपाते रहे। अधिकतर अन्य धर्मों के लोगों ने ही ईरान की प्राचीन वैदिक संस्कृति के अवशेषों का उल्लेख किया है। अतः और भी कई ऐसे अवशेष होंगे जो अभी तक छिपे रहे हों और किसी को पता न लगे हों।

हंगरी देश के निवासी Arminius Vambery ने उक्त प्रकार के कुछ उल्लेख किए हैं। उसने कई मुस्लिम देशों में प्रवास किया था। उसके प्रवास वर्णन के प्रन्थ का शीर्षक है Arminius Vambery—His life and Adventures, written by himself, प्रकाशक हैं T., Fisher Unwin, 26 Paternoster Square, London, 1894।

ईरान के शिरासनगर के समीप एक गाँव है सादी। ईरानी किव सादी के उस गाँव में दफनाए जाने से उसी किव के नाम से वह गाँव जाना जाता है। पद्यपि सादी जन्म से मुसलमान था तथापि वह बैदिक देवता विष्णु का भक्त था। ईरान की सारी जनता मुसलमान हो जाने पर भी सादी किव विष्णुभवत था। इससे यह निष्कर्ष निकलता है कि ईरान में कुछ नेमातों में, गाँवों में या कुटुम्बों में, प्राचीन बैदिक परम्पराएँ जतन की जा

XOT.COM

रही है। सादी की बाबत पृष्ठ १२८ पर व्हेंबेरी ने लिखा है कि "Saadi even assumed the religion of the worshippers of Vishnu in order to extend and increase his knowledge of things." याति oracl स्व को भजने वाले. लोगों का धर्म इसलिए अपनाया ताकि उससे सादी को सब प्रकार का ज्ञान और अनुभव हो।"

अतः सादी के काल्य का अध्ययन करने वाले विद्वानों को सादी के जांबन का बारोकी से निरीक्षण कर पता लगाना चाहिए कि सादी ने वैदिक इम की दीक्षा कब और किससे ली ? क्या अन्त सक वह हिन्दु ही रहा ? उसके इच्ट-परिवार में से भी कोई हिन्दु हुआ था क्या ? हिन्दु बनने के पदचात् वह अपने कुटुम्ब में ही रहता था या अलग ?क्या उसने कुछ देवालय बनवाए ? उसके काव्य का कितना हिस्सा वैदिक धर्म की बाबत है ?

### ईरान में शिव-पूजा भी

मुसलमान होते हुए भी ईरानी लोगों ने सुन्नीपंथी अरबों से अपने-जापको शियापन्यी कहलाकर भिन्न रखा है। इसका रहस्य नया है? इसका रहस्य यह है कि अरब वैष्णवपंथी थे और ईरानी शैवपंथी थे। विया, शैव का ही अपश्रंश है।

नामान्यतया यह समभा जाता है कि खलीफा पद के सम्बन्ध में मतभेद होने से अरबों और ईरानियों में पंच-भेद निर्माण हुआ। इस सामान्य कल्पना का विवरण व्हेंबेरी के प्रवास वर्णन में पृष्ठ ६८-६६ पर दिया गया है। वह तिसते हैं, 'महंमद की मृत्यु के उपरान्त उसके द्वारा किसी की उत्तराधिकारी न बनाने के कारण मुसलमानों में फूट पड़ गई। बहुसंख्यक मुसलमानों ने अवूबकर की खलीफा यानी धर्मप्रमुख माना क्योंकि महंगद के अनुवाईयों में वह सबसे वरिष्ठ था। किन्तु दूसरा (अस्पसंख्यक) पक्ष बाहदा या कि महंमद का जामाता अली ही खलीफा माना जाए। इस संबर्ष में असी को हार हुई। अबूबकर पहला खलीका बना। उसकी मृत्यु होते पर उस्मान सलीका हुआ। उस्मान के पश्चात् उमर खलीका बना। किन्तु अली के पक्ष ने सलीफापद के लिए संघर्ष चालू रखा और उमर की मृत्यु होने पर अली खलीफा बना भी किन्तु उसका अधिकार अल्पकाल

हिका। उसके तिरोधियों का नेतृत्व स्वयं महंमद की विचवा अयेषा ही कर ही थी। इस संघर्ष में अली का वध हुआ। अली की नौपरिनयां थी तथापि महंगद की लाइली कन्या फातिमा के अतिरिक्त अली की अन्य परिनयाँ नगण्य मानी जाती थीं। फातिमा से अली को दो पुत्र हुए - इसन और हसैन । हुसैन ने खलीफा होता चाहा । एक बार हुसैन मक्का से कुफ्फा नगर को जा रहा था (उसे कुपका नगर के लोगों ने निमन्त्रण दिया था।) किन्तु महस्थल में टिग्रिस नदी के किनारे याभीद के भेजे लोगों ने हुसैन के गुट के अपर एकाएक धावा बोलकर उन सबको बड़ी कूरता से मार डाला। इसी दु:खद घटना का शोक ताजिया निकालते हुए रो-पीटकर इंरान में मनाया जाता है।"

ईरानी शिया मुसलमानों द्वारा मुहर्रम मनाते हुए ताजियों का जुलूस हुसैन की मृत्यु की स्मृति में निकाला जाता है, ऐसा कहा जाता है। किन्तु जैसे इतिहास में अन्य अनेक श्रामक धारणाएँ प्रचलित हैं, वैसी ही यह भी प्रतीत होती है। परिस्थिति का विश्लेषण करने पर यह पारम्परिक बात निराधार सिद्ध होती है। इस ग्रन्थ में विदव इतिहास की ऐसी कई बात बतलाई गई हैं जो निराधार होते हुए भी उन पर सारे लोग दुढ़ विश्वास करते हैं। पहली बात तो यह है कि खिलाफत के लिए संघर्ष करने बाले दोनों पक्ष अरव थे और उनका संघर्ष भी अरबी प्रदेश में ही चल रहा या। ईरानियों को हुसैन का वध किए जाने पर विशेष शोक मनाने का कोई कारण ही नहीं था। मूल कारण कोई और ही या!

इस्लाम कोई धर्म नहीं है। यह हो सत्ता और अधिकार प्राप्त कर अरबों का साम्राज्य बढ़ाने के लिए निर्माण किया गया एक भागक नारा या। इसके अन्तर्गत अरबों ने ईरान पर चढ़ाई करके ईरानियों को रौडा। इमसे अपमानित होकर दवे हुए ईरानियों को अरबों के विरुद्ध खड़ा होने के लिए कुछ बहाना चाहिए था। अतः जब खिलाफत के लिए संवर्ष आरम्भ हुआ तब अवूबकर को अरबों का समर्थन प्राप्त हुआ। अतः उतके विरोधियों का पक्ष ईरानियों ने लिया। यदि अरब ल्येग अली का पक्ष लेते तो ईरानी वीग अनूवकर की सराहना करते। अरबों ने ईरानियों को गुलाम बनाकर, उनको बची-खुची वंदिक संस्कृति को कुचलकर, उनके ऊपर जो नया

XAT.COM.

जरवी, महंमदी पंच दोप दिया या उसके प्रति निजी कोध प्रकट करने के लिए ईराजिओं ने हुमैन के दश का बदला चाहने का बहाना बनाकर प्रोक सभाएं, जुलूस जादि जायोजित करने आरम्भ कर दिए।

मृहर्गम पर ईरानी लोग उनके मन्दिर गिराने, लूटने और जलाने के लिए अरटों के बिक्ट निजी कोध और तिरस्कार प्रकट करते हैं। इस बात का प्रमाण व्हेंबेरी के प्रवासवर्णन में पाया जाता है। अपने ग्रन्थ के पृष्ठ ६६-७० पर वह जिसते हैं, 'ताजिए निकलने के कुछ समय पूर्व एक दुवला-पत्या (ईरानी) दरवेश मंच पर चढ़ा और ऊँची आवाज में भाषण देने सगा—या मुभीनीन(यानी धर्मानुयायियों)! ' उसके ऐना उच्चस्वर में कहते हो मारे नांग बिल्कुल चुप हो गए। फिर उसने एक लम्बी प्रार्थना की दिसमें शिवायन्थियों की बीरता की प्रशंसा की गई । तत्परचात् उसने कुछ अग्रगण्य मुन्ती व्यक्तियों के नाम लेकर क्रोध से पागल हुए व्यक्ति की तरह चिल्लाकर प्रश्न किया कि 'आइयों क्या ऐसे व्यक्तियों को हमने शाप नहीं दैना चाहिए ! नया ऐसे व्यक्तियों का नत्थानाश हो ऐसी इच्छा हमने नहीं करनी बाहिए ( मैं तो कहता हूँ कि वे तीन कुत्ते जहन्तुम् में जाएँ ---अबु बकर, उमर और उस्मान जिन्होंने खिलाफत हड़प ली थी।" ऐसा कहकर बह दक्ता थोड़ा रुक गया। उसे यह आजमाना था कि उसके वक्तव्य का श्रोताओं पर क्या प्रभाव हुआ। सारे समुदाय ने, बक्ता की कोध-भरी गानियों और शापों का पूरा समर्थन करते हुए ऊँची आवाज में कहा, 'बिजवद्-विज्ञवद्' यानी 'हौ-हां इससे भी बढ़कर, इससे भी बढ़कर'। इस वरह दह दरवेश गालियों और शायों से भरा निजी भाषण आगे चलाता हुना गहंमद की विधवा अयेषा, मुवैया, याभेद आदि सारे अरब नेताओं के एक-एक करके नाम लेता रहा। एक-एक का नाम लेकर वह जैसे-जैसे क्कता वैने-वैम उसके सारे श्रीतागण एक साथ 'विशवद्' कह-कर इसका नस्यंत करते।

### विग्त का कलग

इरान के शिया कहलाने वाले लोग वास्तव में शिवपंथी है इसका प्रमाण यह है कि बाज भी इरान में मस्जिद कहलाने वाली कुछ इमारती पर विश्वली कलश लगा हुआ है क्योंकि वे कब्जा किए हुए मन्दिर हैं। इस सम्बन्ध में पुणे तगर से प्रकाशित होने वाले मराठी साप्ताहिक 'माण्स' (मितम्बर-अक्तूबर १६००) में विजय परुलेकर द्वारा लिखित ईरान यात्रा के संस्मरणों की जो लेखमाला प्रकाशित हुई थी उसमें एक तथाकथित मस्जिद का फोटो प्रकाशित हुआ था जिस पर तिश्चल का कलश है।

### सोमनाथ शिवलिंग

इहेंबेरी ने यह भी लिखा है कि ईरान के इस्पहान नगर के पास बहमदाबाद नाम के गाँव में महंमद गजनवी द्वारा ले जाया गया सोमनाय का प्रसिद्ध शिवलिंग रखा है, वह भी देखा। इस उल्लेख की पुष्टि हमें एक ईरानी प्रत्य में मिली। उस प्रन्थ का नाम है हिस्टोरिकल मान्युमेंट्स आफ इरफ़ाहान (Historical Monuments of Irfahan) । लेखक होनारफट, निदेशक इतिहास विभाग, तेहरान विश्वविद्यालय, सातवां संस्करण (Honarfat, Director of History, Tehran University, 7th edition)। उसमें लिखा है, "काजी निजामुल्मुल्क स्कूल के प्रवेश द्वार के नीचे एक प्रमुख स्थान पर महंगद गजनवी द्वारा लूट कर लाई एक शिला महंमद सेलगंग से रखवाई। कहा जाता है कि वह जिला सुमराट (यानी सोमनाथ) के हिन्दू मन्दिर से (उखाड़कर) महंमद गजनवी ले आया था। आज भी वह अजीव छिली हुई शिला, जो तीन मीटर लम्बी है इमाजादे अहगद नाम की प्राचीन इमारत के बाहर इस्पहान नगर में विद्यमान है। उस शिला पर अरबी लिपि में 'Amen, O God of the two Worlds' गह शब्द खुदे हैं और एक तारीख अंकित है जो सन् ११६७-६८ की है। उस हिन्दु शिला को ईरानियों ने तिरस्कार से लोहे की शृंखला से जकड़ दिया था। उस शृंखला के वल उस जिला पर अभी पड़े हुए देखे जा सकते 養」

### मारतीय राजदूतों का कर्त्तंव्य

गोननाथ का महंगद गजनवी द्वारा अपहरण किया हुआ शिवलिंग अफगानिस्तान के गजनी नगर में किसी मस्जिद के बाहर तिरस्कार से मुगलभानों के जूतों का कीचड़ था धूल खरोंचने के लिए रखा गया है, A01.50

ऐसा किसी इस्लामी तबारीख में हमने उल्लेख पढ़ा था। किन्तु ऊपर उद्देश किए उद्धरण के अनुसार वह जिबलिंग इस्पहान नगर के पास किसी इसारत के बाहर रखा हुआ है। उस जिला को प्रवेशद्वार के नीचे रखने का प्रयोजन यही या कि मुसलमान उस जिबलिंग पर निजी जूतों की धूल या की वह खरीचकर मूर्तिपूजा की पैरों तले रौंदने का समाधान प्राप्त करें। जिबलिंग के अपमान की बात, जो किसी अन्य तबारीख में हमने पढ़ी थी, मही है। अन्तर इतना ही है कि वह सोमनाथ का पवित्र शिवलिंग इस्पहान नगर के पास ईरान में हैन कि अफगानिस्तान के गजनी नगर में।

प्रस्त यह उठता है कि १६४७ में स्वतंत्रता प्राप्ति के पश्चात् भारत सरकार के इरान में जो राजदूत नियुक्त होते रहे क्या उन्होंने कभी उस जिब्लिंग को देखा? वह शिब्लिंग ईरान में है इसका कभी उन्हें ज्ञान भी या या नहीं? उस शिब्लिंग को सम्मान से पुनः भारत लाने का उन्होंने कभी प्रयास किया ? क्या भारत के विदेश मन्त्रालय को यह सूभवूभ है कि भारत से लूटी गई इस प्रकार की पवित्र, बहु मूल्य सामग्री या वस्तुएँ भारत वापस ने आना हमारा लक्ष्य होना चाहिए।

भारत के इतिहासजों का भी कर्तांक्य होता है कि वे भारत के प्रधान-मन्त्रों और विदेशमन्त्री आदि को ऐसे लूटी गई भारतीय सामग्री की बाबत समम-समय पर जानकारी देते रहें। किन्तु वह कर्तांक्य न तो शासन स्वयं निभा रहा है और नहीं भारत के इतिहासज्ञ।

### शिवलिंग पर खुदा अरबी लेख

सिवलिग पर खुदे अरबी लेख की बाबत ऊपर जो क्यौरा दिया गया है वह विद्वास योग्य नहीं है। क्योंकि जिन आकामकों ने शिवलिंग हड़प किया वह उसे 'कें दो विद्वों के देवता' ऐसा क्यों कहेंगे? जबकि उन्होंने तिरहकारपूर्वक उसे लोहे की श्रृह्खला से जकड़ रखा था और पैर पोछने का जामन बनाया था? दूसरी आशंका यह है कि शिवलिंग पर औ जारीक खुदी है वह सन् ११६७-६६ के समय की क्यों है? उस समय ती नहमद गजनबी द्वारा उस शिवलिंग के अपहरण को १५० वर्ष बीत चुके ये। मो क्या उस शिकलिंग में लिखी तारीख सही है ? यदि सही है तो उस हारीख का प्रयोजन क्या है ? वह तारीख शिवलिंग पर क्यों अंकित की

### मोहर्म क्यों ?

इरान के शिया मुसलमान निर्वेधातमक अन्त्येष्टि संस्कार को महरंम कहते हैं? उस दिन वे ७ या १० मंजिले ताजिले कन्धों पर उठाकर क्यों रोते-पीटते जुलूस निकालते हैं? जुलूस में कई लोग अपने-आपको हंटर मारते रहते हैं या अन्य प्रकार से निजी शरीर को पीड़ा पहुँचाते हैं। हिन्दुओं में भी शिव और शिवत की पूजा करने वाले कई लोग इसी प्रकार निजी शरीर को जर्जर करने में ही त्याग या निजी स्वास्थ्य की बिल चढ़ाने में इतिकर्त्तंब्यता मानते हैं। तो एक प्रकार से मोहर्रन में निजी शरीर को कष्ट देने की वह प्रणाली इस्लामपूर्व हिन्दू समय की चली आ रही है।

दूसरी सहस्वपूर्ण बात यह है कि अरबों ने स्वयं इस्लामपंथी बनकर ईरान पर हमला किया तो ईरानी लोगों को हथियारों से और हंटरों से मारते-पीटते-चीखते, जर्जर और घायल करते हुए उन्हों के द्वारा ७ से १० मंजिलों वाले ईरानी शिवमन्दिर अरबों ने भ्रष्ट और भग्न करवाकर उन निदरों का मलबा टोकरियां भर-भर कर ईरानियों के सिर पर लाद कर नगर के बाहर मैदानों में किकवाया। भीषण और भयंकर अरबी अत्याचारों के स्मरण में ईरानी जनता प्रतिवर्ष मोहर्रम मनाती है ऐसा हमारा निष्कर्ष है। वे जो ताबूत कन्धों पर धारण किए हुए करबला में दफनाते हैं, वे उनके भग्न किए हुए शिवमन्दिरों के ढाँचे होते हैं। यदि वह हुसैन की प्रेनयां होती, तो उसमें आठ-दस मंजिल वाली इमारतों की प्रतिमाएँ बनाने का कोई कारण ही नहीं था। ताजिए तो रंग-बिरंगे और सोना-चाँदी जैसे चमकीले बनाए जाते हैं जैसे वैदिक मन्दिर बनते हैं। यदि वह स्मानी अन्त्येष्ट होती तो उसमें विशाल भवनों जैसे ताजियों का कोई स्वान नहीं होना चाहिए था।

और एक मुद्दा यह है कि शिवजी के तेजोलिंग से उन्हें तेजाजी भी कहा जाता है। इसी कारण ताजमहल यह तेजोमहालय (शिवमन्दिर) का अपभंश है, तो ताजिए तेजाजी शिव के मन्दिर की प्रतिमाएँ हैं। इन्हें Xer.com.

ताबूत भी कहते हैं। मुसलमान लोग मूर्ति को बुत् कहते हैं। ताजिय मूर्ति ताबूत मा पहल है । जाता है। वाले मन्दिरों की प्रतिमाएँ होने के कारण भी उन्हें ताबूत कहा जाता है। अब मोहरं म शब्द का विवरण देखें । उससे भी पता चलेगा कि अवूबकर

विरुद्ध अली के खिलाफत पर के लिए संघष का उसमें कोई सम्बन्ध ही नहीं है। इस्लामी जानकोश (Encyclopaedia Islamia) (खण्ड ३, पृष्ठ ६२=) में लिखा है कि 'मोहरंम इस्लामी वर्ष का पहला महीना होता है। मूलतः वह विशेष नाम न होकर विशेषण है।"

पाठक देखें कि इस्लाम के प्रथम मास का वह नाम होने से मोहर्रम का ईरान से, हुसैन से या खिलाफत के अगड़े से कोई सम्बन्ध नहीं है। 'मुहः रम' इस संस्कृत शब्द का अर्थ है 'अल्पकाल मग्न हो जाना'। वर्ष के आरम्भ में ईश्वर के ब्यान में मग्न हो जाना यह उसकी विशेषता होने के कारण इस्लामी ज्ञानकोश ने ठीक ही लिखा है कि The name is originally not a proper name but an adjective. इससे पाठक जान सकते हैं कि इस्लामी प्रवाएँ और वाक्प्रचारों का मूल किस प्रकार दैदिक तंस्कृत भाषा से जाना जा सकता है। क्यों कि इस्लाम की आयु केवल १४०० वर्ष ही तो है। उसके पूर्व उन प्रदेशों में सारी वैदिक सभ्यता ही तो यो।

पूरे मास का वह नाम ताजियों के जुलूस को भी लगाना बड़ा अंटपटा-सा लगता है। और यदि सुन्ती लोग भी उस पूरे मास को मोहरम् कहते हैं डो शिया लोग वही नाम उनके ताजियों के जुलूस को क्यों लगाते हैं, जबकि उनका बहु जुलूस का दिन किसी एक विशिष्ट ऋतु में नहीं पड़ता। भिन वर्षों में बह मिल ऋतुओं में पड़ता है।

हम अबएक अन्य प्रमाण उद्धृत करते हैं। A Dictionary of Islam by Thomas Patrick Hughes, (Oriental Publishers, 1488 Pataudi House, Delhi) के पृष्ठ ४०७ पर मोहरम् का अर्थ लिखा है. "Literally that which is forbinadden. Anything Sacred, the first month of the Mohammedan year, the first ten days of the month observed in commemoration of the martyrdom of al-Husain. These days of lamentation are only observed

by the Shia Muslims but the 10th day of Muharram is cherished by the Sunnis. The ceremonies of the Muharram differ much in different countries". यानि इस्लामी शब्दकोश में हिए मोहर्रम् के अर्थ इस प्रकार है : "शब्दशः इसका अर्थ है कि जिसे करने मे रोका गया हो, प्रतिबन्ध लगा दिया गया हो (कुछ भी पवित्र बात)। इस्लाम का प्रथम मास । उस महीने के आरम्भ के १० दिन जो हमेन की मत्यु के शोक उर्फ सूतक के समभे जाते हैं। वह शोक और सूतक केवल जियापत्थी लोग ही मानते हैं। किन्तु मोहर्रम् का दसवा दिन सुन्दी भी मनाते हैं। मोहर्रम् मनाने के प्रकार विभिन्न देशों में भिन्न भिन्न होते है।"

ऊपर दिया अर्थ वड़ा महत्त्वपूर्ण है तथापि अधिकतर लोग उस पर विचार नहीं करते । प्रतिबन्धित आचार यह उसका पहला अयं है। हमने भी यही कहा है कि ईरानी लोग जो शिवपूजन करते ये उस पर अरव आकामकों ने प्रतिबन्ध लगाया। उसी के स्मरण में ईरानी लोग रोते-पीटते है। दूसरा अथं है "कोई भी पवित्र आचार"। शिवपूजन पर लगाए प्रति-बन्ध का संस्मरणपवित्र आचार है ही। तीसरा अर्थ है उस मास के आरम्भ के दस दिन। वह भी ठीक ही है क्यों कि वैदिक संस्कृति में सूतक सामान्यतपा दस दिनों का होता है। अन्तिम भाग में उल्लेख है कि मोहरंम् मनाने के प्रकार प्रदेशानुसार भिन्त होते हैं। वह इसलिए कि विविध प्रदेशों में शिव-पूजन में थोड़ा-थोड़ा अन्तर हुआ करता था।

इस विवरण से पता चलेगा कि आम लोग मोहरंम् का मूल अर्थ और सन्दर्भ आदि जाने बगैर ही कही-सुनी बातों के अनुसार अपनी करपना बना नेते हैं। इससे सबक सीखकर ईरान की अनेक प्राचीन इमारतों का पुनर्अंध्ययन और पुनर्निरीक्षण करना आवश्यक है। ऐसा करने पर पता लगेगा कि वे शिवमन्दिर थे जो अरबी-इस्लामी आकामकों ने छल-बल से मस्जिदं कहलवाए। अतः मोहर्रम् एक प्रकार से इस्लामी बनाए गए रेपिनियों का छीनी गई वैदिक संस्कृति का बोकपूर्ण संस्मरण है।

### गगा-पूजन

भारतीय परम्परानुमार गंगा पर जनता की बड़ी श्रद्धा है। भारतीय

XOL.COM.

लोग मानते हैं कि भगीरम की तपस्या द्वारा स्वर्ग में बहनेदाली गंगा पृथ्वों पर लाई गई। इसके अमःपतन में वह कहीं पृथ्वी में छेदकर पाताल में न पर लाई गई। इसके अमःपतन में वह कहीं पृथ्वी में छेदकर पाताल में न निकल जाए इसलिए शिवजी ने गंगा को बेगवान प्रवाह निजी जटामारी निकल जाए इसलिए शिवजी ने गंगा को पिवल तो हुई किन्तु गंगा का सारा मस्तक पर भोला। उससे गंगा और भी पवित्र तो हुई किन्तु गंगा का सारा मस्तक पर भोला। उससे गंगा और भी पवित्र तो हुई किन्तु गंगा का सारा मस्तक पर भोला वह शिवजी की जटाओं में जल की छोटी धारा जैसी ऐसी गई हरण होकर वह शिवजी पर बहने के लिए उसे मार्ग हो नहीं मिलता भा।

इहा दन्तकथा इस्लाम-पूर्व ईरान में भी प्रचलित थी यद्यपि उसमें विशिष्ट व्यक्तियों के नाम बदले गए हैं। हेरोडोटम (Herodotus) द्वारा लिये इतिहासपन्थ में दी टिप्पणी में उम दन्तकथा का उल्लेख मिलता है। (पूट्ट 131, HERODOTUS, Rawlinson's translation, revised and annotated by A.W. Lawrence, the Nonesuch Press, Great James Street. Bloomsbury, England), टिप्पणी इस प्रकार है, "The Persian cult of Aphrodite... The native goddess may have started personification of a single river (or conceivably of the Milky Way). In the Avesta she is entitled Ardvi, Shura, Analhita (i. e. the high, powerful, undefiled) and is the heavenly spring... her source being on the top of a mythical mountain in the region of the stars. She came down to earth on the command of Abura Mazda."

इसका हिन्दी अनुवाद इस प्रकार है: "अफोड़ाइट की ईरानी परम्परा। वह वहां की देवी थी जो नदी रूप थी या आकाश गंगा ही हो। अवेस्ता ग्रत्य में उमे आदंकी, शूरा, अनलहिता (यानि उच्च, शक्तिमान और शुड़) और स्वगं का करना कहा है। किसी पौराणिक गिरिशिखर के ऊपर उसका उद्यम बनावा जाता है। वह प्रवेत शिखर आकाश से भिड़ा हुआ है। अहूर भामका की आशा से वह प्रवी पर आई।"

गारतीय हिन्दु पाठक इस ईरानी पौराणिक कथा को एकदम पहचान दाएँगे। क्योंकि वह हमारी गंगाबतरण की ही तो कथा है। वह देवता है। वह नदी सम है। उसके अनेक नाम हैं। वह उच्च, दावितमान और गुड़ मानी गई थो। उसे स्वर्गगामिनी कहते थे। आकाशगंगा नाम भी उसी की कोतक है। कैलाशपवंत पर खड़े भगवान शिव के माथे पर गंगा उतर आई और वह वहां से पृथ्वी पर उतरी। अतः गिरी शिखर ही उसका उद्गम स्थान है। कैलाश शिखर आकाश से ही भिड़ा माना जाता है। क्योंकि वह जिबजी का निवास-स्थान है। भगीरथ की बजाय अहुर माभदा का नाम रिानी कथा में दिया गया है जबकि भगीरथ की तपस्या से प्रसन्न होकर हवां से पृथ्वी पर उतरने की भगीरथ की विनती गंगा ने मान ली थी।

इससे एक बात और यह पता लगती है कि पारसी लोग हिन्दू थे।
अतः ईरान पर अरबी मुसलमानों का आक्रमण होते ही पारसी लोगों ने
भारत में शरण ली। दूसरी बात यह पता लगती है कि पारसी मेंदबबस्था
गन्य, बैदिक ग्रन्थों का ही ईरानी संस्करण है। इसलिए उसमें गंगावतरण
की कया है। उस कथा में और भारतीय पुराणों की कथा में जो नाम आदि
बदल गए हैं उसका कारण यह है कि महाभारतीय गुद्ध के पश्चात् गुरुकुल
शिक्षण-पद्धति टूट जाने से भिन्त-भिन्न प्रदेशों में वही कथाएँ अपने-अपने
प्रादेशिक ढंग से कहते-कहते कालान्तर से उनमें भिन्तता आ गई।

#### संगीत

विश्व में सर्वत्र वैदिक संगीत ही होता था। अतः इस्लामपूर्व ईरान में बही संगीत था। इसके सम्बन्ध में Fodor's Guide to Iran (Richard Moor द्वारा सम्पादित, प्रकाशक Hodder and Stoughton, London, 1979) के पृष्ठ ५२ पर लिखा है कि ईरान का नरेश बेहराम पंचम (सन् ४१२-३८) केवल उतने ही से समाधान न मानकर भारत से संगीतशों को भी लाया। अतः भारतीय और ईरानी संगीत में समानता होना कोई आश्चर्य की बात नहीं।

उपर दिए उद्धरण के भावार्थ से हम सन्तुष्ट नहीं हैं। आज तक के इतिहासकारों ने टूटी-फूटी कल्पनाओं से विश्व इतिहास का जो आधा-अपूरा, टेढ़ा-मेढ़ा ढांचा खड़ा किया है, उसमें ऐसे कई असंगत कथन अन्तर्मूत

अपर दिए उद्धरण का ही उदाहरण लें। उसमें देरात के राजा का नाम विद्याम लिखा है। वह पट्टाभिराम, सीताराम जैसा राम पर आधारित XAT.COM

नाम है। उस उद्धरण से पाठक की यह कल्पना बनती है कि योगायोग से वहराम पांचवों शताब्दी में कुछ भारतीय संगीतज्ञों को ईरान में लाया, बहराम पायन से इसनी संगीत में भारतीय संगीत की कुछ छटा आई। बहु निष्कर्प असंगत होगा।

वाहक इस बात पर ध्यान दें कि बेहराम ने भारतीय संगीतज्ञों को इरान बुनाया ही इसलिए था कि ईरानी संगीत पूर्णतया वैदिक संगीत पर आधारित था और उस शास्त्र के प्रवीण जानकार उस सगय भारत में हो है। जैसे किमी का सितार टूट जाए तो उसे ठीक कराने सितार का मालिक सितार बनाने वाले कारीगर को ही बुलाएगा न कि ताला-चाबी वाले की।

सारे विश्व में सृष्टि के आरम्भ से सर्वत्र वैदिक संगीत ही था। किन्त् बहुराम के समय में ईरान में वैदिक संगीत परम्परा कुछ ढीली पड़ गई थी। अतः उस प्रथा का पुनक्कजीवन करने के लिए भारत से संगीतज्ञ बुलवाने पहें।

### चातुवंण्यं धमधिमी समाज

मानवी समाज के वैदिक संस्कृति ने चार भाग बनाए हैं-बाह्मण, अविष, वैश्य, शूद्र । प्रत्येक विभाग के व्यक्ति को जीवन भी ब्रह्मचयं, गृहस्य, वानप्रस्य और संन्यास—ऐसी चार अवस्थाओं में बिताने की प्रथा यो। ईरान-इराक आदि प्रदेशों में लगातार १३०० वर्ष इस्लाम के आतंक और अत्याचार भवाने पर भी अभी तक उस प्राचीन वैदिक समाज पंडति क अवशेष पाए जाते हैं। वह इसलिए कि इस्लाम के लाखों वर्ष पूर्व से वहीं वैदिक संस्कृति की जड़ें गड़ी हुई हैं। इस सम्बन्ध में ६ दिसम्बर, १६५२ के शांस दैनिक Times of India के अहमदाबाद संस्करण में प्रकाशित हुआ समाचार हम नीचे उद्धृत कर रहे हैं।

#### YAZIDIS IN IRAN FACE EXTERMINATION

An ancient people who have escaped countless attempts at their extermination for 14 centuries are now threatened by the Iran-Iraq conflict. The Yazidis, a confederation of tribes, have a religion based on Zoroastrianism in the heart

of the Muslim Middle East. They consider the war to be caused by Islamic fanaticism from which they themselves have suffered in the past. The Yazidis are referred to as Satan worshippers in the region, but Muaawiah says this is just a lable. 'We do not worship Satan, he explained, 'We just admire him for being the first to oppose arbitrary authority and the whimsical decisions of the Almighty-He said that several major Kurdish, Turkish and Arab tribes are followers of the same. The Yazidis do much that is abhorrant to Muslims; they drink wine, eat pork, take only one wife and base their society on an ancient caste system with four basic groups princes, priests, warriors and workers. They believe in the transmigration of souls and revere fire.

इसका हिन्दी अनुवाद इस प्रकार है, 'एक प्राचीन जमात जो १४०० वर्ष (इस्लामी हमलों से) अपने आपको बचाती रही है, उसका अस्तित्व इरान-ईराक युद्ध छिड़ जाने से संकट में पड़ गया है। उस जमात का नाम है वाभिदी। यह अनेक टोलियों का संगठन है। उस मध्यपूर्व एशिया प्रदेश में वह पारसी तरह का धर्म है। वे कहते हैं कि जिस इस्लामी धर्मावता का उन्हें सामना करना पड़ा है उसी धर्मांचता के कारण ईरान-इराक युद चल पड़ा है। उस प्रदेश के मुसलमान, या भिदियों को शैतानपूजक कहते हैं। किन्तु याभिदी लोग कहते हैं कि वे शैतान को पूज्य नहीं मानते। किन्तु भगवान के भी मनमानी का विरोध करने वाले शैतान के प्रति उन्हें आदर अवश्य है। उनका कहना है कि कुदी, तुकें और अरब लोगों में कई जमातें यामिदियों जैसी ही हैं (इस्लाम से भिन्न)। वाभिदियों की कई प्रधाएँ मुसलमानों को पसन्द नहीं आतीं, जैसे मदिरायान और सूकर के मांस का मक्षण । उनमें मुसलमानों जैसा बहुपत्नीत्व का रिवाज नहीं है। उनमें चार प्रमुख सामाजिक विभाग है—राजपुत्र, पुरोहित, योजा और कर्मनारी। पुनर्जन्म में उनका विश्वास है और वे अग्नि को पूज्य मानते हैं।"

उपर दिए उद्धरण से स्पष्ट है कि अफगानिस्तान से अल्जीरिया बोरको तक जितने देश हैं जनमें उपर से मुसलमान दिखने वालों जनता वे कई जमात ऐसी है जो गुप्तता से अपनी प्राचीन बेदिक मान्यताएँ, रीति. रिवान, रहन-सहन बादि बड़ी निष्ठा से टिकाए हुए हैं। उन पर से इस्लामी दबाब यदि किसी प्रकार हटा दिया जाए तो वे अपने आपको वैदिक धर्मी बोयित कर देंगी।

### मुठलाया इतिहास

बन से ईरान पर इस्लाम थोपा गया तत्र से अन्य मुसलमान देशों का अनुकरण करते हुए ईरान ने भी निजी इतिहास मुठला दिया।

Sir W. Drummond नाम के अंग्रेज लेखक इस्लाम की इस हैराफ़ेरी के सम्बन्ध में निस्तते हैं (Tavernier 1. 2. Neibuhr Volume 2. Howel's Travels etc.) कि यहूदियों के नेता जोना की कन्न दुष्टता से उनके क्रार मस्जिद बनाकर (यहूदियों से) छुपाई गई है। गोनल नगर की बाबत इमण्ड निस्तते हैं कि "ईरानी लोग ऐसा ढोंग करते हैं कि मोसन नगर का निर्माता Tehmureth उर्फ Tahamartha या।" स्पष्टतया वह बंदिक नाम निम्ति है।

Origines or Remarks on the origin of several Empires, States and cities by the Rt. Hon'ble Sir W. Drummond, (Printed by A. J. Valpy, Red Lion Courts, Fleet Street, London, Sold by Baldwin & Co. 1826) ग्रन्थ के खण्ड १ प्० १६५ पर इमण्ड किसते हैं, "ईरानी लोग निजी राजकुल को प्राचीनतम और सबसे पहितमान मानते हैं। हिन्दुओं के जितनी ही वे ईरानी सम्यता की प्राचीनता का दावा करते हैं। ईरानी इतिहासकार समभते हैं कि भारत को छोड़ सारे एशिया सण्ड पर ईरान का राज्य था। उन्होंने ईरान के साम्राज्य की लोगाएँ जनाप-शनाय बता रखी हैं।"

नरद-नेषकों के निजी बड़प्पन के अन्धाधुन्ध दावे यूरोपीय लेखक अति बृदकर अवें के त्यों दोहराते रहते हैं ऐसा ड्रमण्ड साहब का आर्सण है। विजी ग्रन्थ के पृष्ठ २०२ पर ड्रमण्ड साहब लिखते हैं, ''अरबों के दावे पूरोपीय लेखन और ईरानी लेखन भी दोहराते रहते हैं। उन दानों के अनुसार समरकत्व, कन्दहार और अन्य बहुत से नगर सिकन्दर महान (Alexander The Great) ने बसाए और वे नाम इस्कन्दर नाम के अव्भाष है। यदि वे दावे सही माने जाएँ तो सिकन्दर के पूर्व अनेक नाजकुनों के जितने नगर बसाए होंगे, उनसे कहीं अधिक सिकन्दर ने अकेले बसाए होंगे बाहिएँ। सिकन्दर ने तो पुराने नगरों पर ही निजी नाम बोप दिया होगा। ग्रीक लोगों ने कई नगरों को अलेबजेंड्रिया नाम दे दिया होगा यद्यपि इन नगरों के नागरिक निजी नगर का उल्लेख किसी और नाम से करते होंगे।"

हमें तो यह भी आशंका है कि सिकन्दर नाम का कोई विजेता यूनानी आक्रामक था भी या नहीं क्योंकि भारत के इतिहास में उसका कोई उल्लेख नहीं और यूनानी उल्लेख भी सारे कहे-सुने हैं। मेगस्थनीज, अरिअन आदि जो सिकन्दर की सेनाओं के साथ थे और उन्होंने आंखों-देखा हाल लिखा ऐसा कहा जाता है, उनके लिखे वर्णन उपलब्ध नहीं हैं। साथ ही यूनानी लेखकों में धौंसवाजी बड़ी चलती थी।

अलेक्जेण्ड्रिया आदि नगरों के नाम सिकन्दर के नाम पर आधारित हैं यह धारणा सही नहीं है। वह अजक्ष्येन्द्र मूल संस्कृत नाम है जिसका अये हैं अदृश्य देवता।

#### अश्वमेध यज्ञ

हेरोडोट्स और Xenophon आदि इतिहासकारों ने लिखा है कि ईरानी लोग अववमेध यज्ञ करते थे। इससे स्पष्ट है कि वे वैदिकधर्मी थे।

ईरानी लोगों की घारणा है कि उनकी संस्कृति सबसे प्राचीन है और पृष्ट उत्पत्ति के समय से हैं। ईरानियों ने और अन्य सभी लोगों ने, सहीं अयं में समक्तना आवश्यक है। महाभारतीय युद्ध तक ईरान, भारत आदि सारे प्रदेश एक ही विश्वव्यापी वैदिक संस्कृति के अंग थे। जब किसी प्रदेश में किसी कारण विद्रोह होता या तो उसके विरुद्ध वैदिक सम्राट् सैनिक कार्यवाही करते थे। कालिदास के रघुवंश में ईरान में प्रकट हुए एक विद्रोह को किस प्रकार रघु राजा ने दवाया उसका वर्णन है। लिखा है कि रण में XAT.COM

दांदीबाले ईरानी विद्रोहियों के शवों के मुख ऐसे दीखते थे जैसे मधुमनिखयाँ के छते हो।

प्राचीनकाल में ईरान नाम का कोई भिन्त राष्ट्र न होने से ईरान की अधिमत्ता अन्य देशों पर रही है इस तरह की आधुनिक ईरानी मुसलमान जनता की कल्पना निराधार है। जो ईरानी लोग मुद्री-भर अरबों के जाकमण से अयगस्त होकर अपनी प्राचीन वैदिक सभ्यता को छोड़ मुसलमान बन गए, उन्हें निजी बहादुरी की कल्पना करना शोभा नहीं देता।

समरकन्द और मार्कण्डेय

निजी ग्रन्य के प्टठ ३२२ पर ड्रमण्ड साहब लिखते हैं कि "सीक इतिहास-कार ओरियन के अनुसार मारकण्डा यह सागदियाना की राजधानी थी। मारकण्डा भागद वही नगर है जिसे ईरानी लोग आजकल समरकन्द कहते 意!"

वह बड़ी महत्त्वपूर्ण सूचना है। मार्कण्डेय प्रसिद्ध पौराणिक ऋषियों में से एक हैं। रिशया यह ऋषीय देश है। इसी कारण उसमें विविध वैदिक ऋषियों के नाम पाए जाते हैं। जैसे काइयप नाम से कास्पियन सागर है। बाह्मीकि नाम के अपभाग से काल्मीक प्रदेश है और मार्कण्डेय नगर अब समरकन्द कहलाता है। सागदियाना राजकुल भी प्राचीन शुद्धीदन नाम है। उसी कुल के राजमहल को तैमुरलंग की कब कहा जा रहा है।

इस्लामपूर्व जो ईरान का ऐतिहासिक कर्त्तव्य था उसे मुसलमान वनने पर ईरानियों ने किस तरह विकृत किया उसका उदाहरण देते हुए ड्रमण्ड ने निषा है कि "ईरान की इस्लामपूर्व लिपि में जो नाम या विवरण था उसे इस्तामी बरबी लिपि में लिखते-लिखते उनका अर्थ, उच्चार आदि सारा बदस दिया गया। (ड्रमण्ड के ग्रन्थ के पृष्ठ ३२१ पर यह उल्लेख है)। इस्ताम-पूर्व ईरानी लोगों की लिपि भेंद या पहलवी थी।

### वंदिक विश्वसाञ्चाच्य

अनादिकान में महाभारतीय युद्ध तक विश्वव्यापी वैदिक साम्राज्य या, यह जो हमास मिद्रान्त है उसकी पुष्टि डूमण्ड साहब के युन्थ के पृष्ठ ३६१ गर दिए स्वीरे से होती है। वे लिखते हैं कि "विदव के आरम्भ के वर्गों में हरान और भारत के नीति-नियम, कायदे-कानून आदि समान थे। कुषार एक ही राजसत्ता के प्रजाजन थे। ईरानियों की प्राचीन भाषा भेंद, वंशात की ही एक जाखा थी। हिन्दुओं में प्राचीन परम्परा के अनुसार सानी और चीनी दोनों भारतीय अधिसत्ता के आधीन थे। मनुस्मृति में माट उल्लेख है की पहलबी, चीनी आदि कई क्षत्रिय जातियों ने वैदिक बीति नियमों का उत्लंघन किया।" आगे चलकर पृष्ठ ३८० पर ड्रमण्ड साहब कहते हैं कि "इतना प्रमाण होते हुए भी निजी अभिमानी बृत्ति के कारण ईरानी लोग कबूल नहीं करते कि वे कभी परतंत्र थे।"

इमण्ड साहब का आरोप ठीक ही है क्योंकि ईरानी लोग कई बार परतंत्रहुए हैं। रघु ने उनका पराभव किया था, यूनानियों ने किया, अरबों ने किया। हम तो यहाँ तक कहेंगे कि जब तक ईरान इस्लामी बना रहेगा तबतक बह अरवों का गुलाम ही माना जाना चाहिए। जिस देश को निजी प्राचीन लिपि, भाषा, धर्म और संस्कृति अरबों के आक्रमण के कारण होडनी पड़ी बह देश स्वतंत्र कहलाने का अधिकारी नहीं है।

इमण्ड के प्रत्य के खण्ड २ के पृष्ठ १३० पर दिया व्योरा भी हमारे वंदिक विश्वसाम्राज्य के सिद्धान्त की पुष्टि करता है। वे लिखते हैं कि, "अनेक प्रमाणों से प्रतीत होता है कि प्राचीन भारतीय, ईरानी, तार्तर भीर जीनी लोगों की न्याय-व्यवस्था, धर्म और विद्या समान थे। तुराण (याती तातर और चीन) के लोग ईरानियों जैसे ही सूर्यपूजक थे। अश्वमेध यत करते और सूर्य को रथ अर्पण करते। चीनी लोग भी सूर्यभक्त थे और वे ग्रहपूजन भी करते थे"।

### मनुस्मृति का प्रमाण

पहलवी उर्फ ईरानी, चीनी आदि लोग एक ही वैदिक समाज के सदस्य होते हुए भी कर्तव्यच्युति और ब्राह्मणों का मार्गदर्शन खोने के कारण कुछ समय पदचात् विभक्त हो गए। इस सम्बन्ध में मनुस्मृति के वचन इस प्रकार हैं—

> शनकेंस्तु कियालोपादिमा क्षत्रिय जातयः। वृषहत्वं गता लोके बाह्यणादर्शनेन वा।।

XAT.COM.

पीड्रकसर्वीत प्रविदाः काम्बीजा यवनाः शकाः । पादवाः पहलबादबीनाः किराता वरवाः सन्ताः ।।

# बंदिक सूर्य शार्त भारत का राजिल्ल

इमहर ने उल्लेख किया है कि "A lion surmounted by the solar orb, was the device of the ancient monarchs of India यानी "सिंह पर सवार सूर्यगोल प्राचीन भारतीय शासकों का राजचिह्न

होता पा।"

संस्कृत में "शार्द्रल" शब्द सिंह, बाब और चीता जाति के पशुओं के लिए प्रयोग किया जाता है। सूर्य, क्षत्रिय राजकुलों का जनक माना गया है। सिंह (या बाब, बाता आदि) पराक्रम, धर्य, शीर्य आदि का जीता-जागता प्रतीक माना गया था। जतः भारतीय हिन्दू आर्य वैदिक राजिल्ह सूर्य जिस बस्तु या बास्तु (यानी इमारत) पर हो वह सनातन आर्य, हिंदु वैदिक धर्म की मानी जानी चाहिए और ठीक वही चिह्न रिशया देश के समस्कृत में उस विद्याल महल के प्रवेशद्वार के दोनों ऊपरले कोनों पर बंकित है जिस इमारत को तमूरलंग की कब कहा जाता है। कोई यह विचार नहीं करता कि यदि तमूरलंग के प्रत के आसरे के लिए इतना बढ़ा महल बनाया गया तो जीवित तमूरलंग के उससे कई गुना विशाल और सुन्दर प्रवासों महन होंगे। वे कहा है ?

ऐसा विचार करने पर यह ध्यान में आता है कि फरगान (यानी प्रकल्द) प्रदेश के मार्कण्डेय (समरकन्द) नगर में जो विशाल महल तैमूर की कल कहा दाता है वह वहीं के प्राचीन राजाओं का महल है। क्योंकि उनके प्रवेशहार के दोनों कोनों में जो राजिबल्ल खुदा है उसे अभी भी वहीं को स्वो स्वसर्दाशका (Guides) "स्रसाडूल" कहती हुई यह कबूल करती है कि "स्रसाडूल" का अबं उन्हें जात नहीं। वह स्पष्टतया "सूर्यसार्द्रल" बाब्द है। यह संस्कृत शब्द और वैदिक राजिबल्ल इस बात के स्पष्ट प्रमाण है कि वह उस प्रवेश के प्राचीन संस्कृत भाषी हिन्दू राजिकुल का महल है। इस वे शाह-दिन्द्र (यानी जीवित राजा) नाम का एक अन्य भी प्राचीन हिन्दू राजिकुल का महल है।

भारत की बीकानेर रियासत में राजा और दरबारियों का जो क्लब बानी कीड़ामण्डल या उसका भी नाम 'साडूल क्लब' या। साडूल यह बार्डल का अपन्न श है। उस मंडल के सदस्य सारे जगतिसह, मानसिंह बार्डल का करते थे। अतः उस मंडल का सिंह मण्डल उर्फ शार्डल भारित ही हुआ करते थे। अतः उस मंडल का सिंह मण्डल उर्फ शार्डल भारत मंडल यानी 'साडूल क्लब' नाम पड़ा। इससे पाठक देख सकते हैं कि भारत मंडल यानी 'साडूल क्लब' नाम पड़ा। इससे पाठक देख सकते हैं कि भारत मंडल माडूल काब्द रूस के समरकत्द नगर में इसलिए अस्तित्व में है कि वहां भी बैदिक क्षत्रियों का साम्राज्य था। अमेरिका में जो Lions Club होते हैं उनका स्रोत ऊपर कहा हुआ बैदिक ही है।

अतः तैमूरलंग उसी इमारत में रहता था। उसके मरने के पश्चात् उस महल में तैमूरलंग के नाम से असली या नकली कब बना दी गई है। हो सकता है कि उस इमारत में स्थान-स्थान पर वैदिक देव मूर्तियां ही दबी हों। ऐसी कबें बना देने का उद्देश्य यह था कि बगैर कोई चौकीदार रखे उस इमारत की मिलकियत इस्लामी ही रहे। क्योंकि दु:खी, पवित्र इमारत समभकर अन्य कोई जमात उस इमारत पर कब्जा करने को न ललचाए।

#### शंव-पंथ

शिव, वैदिक त्रिमूर्ति के एक प्रमुख देवता हैं। याँव और वैष्णव ऐसा कोई विरोध या बंगनस्य वैदिक संस्कृति में नहीं है। वैदिक परम्परा में अनिगत देवता रूप हैं। किन्तु रूप या आकार कोई भी हों वह पूरे देवत्व का प्रतीक होता है। वैदिक संस्कृति में आस्तिक से नास्तिक तक सबका अन्तर्भाव है। आस्तिक वालों में भी पूजा-पाठ, जाप और गुरु करने वाले कमंकाण्डी व्यक्ति से किसी भी प्रकार का कोई कमंकाण्ड न करने वाले और किसी भी गुरु को न मानने वालों का भी अन्तर्भाव होता है। वैदिक संस्कृति की प्रत्येक सदस्य से इतनी ही मांग है कि वह निस्वाय बुद्धि से और सेवाभाव से जीवन विताए। तथापि विश्व में जहां-जहां शिव, राम, कृष्ण, गणेश आदि की पूर्तियां मिली हैं वहां कमंठ वैदिक धर्म का पालन होता था यह निष्कृष्ट अनिवायं है।

इन संदर्भ में निजी ग्रंथ के दूमरे खण्ड के पृष्ठ ४०७-३५ में ड्रमण्ड साह्य लिखते हैं, "प्राचीनकाल में अरब लोग शैंबपंथी थे। महंनद "रब" XOT.COM.

मोक्षेस "मंगोनी झाडि से पूर्व अतेक युग तक अरवों में शिवभिन्त ही माभसः प्रमाना कर्मा वर्ष के अनुयायी थे ''विद्व के लगभग प्रचासत था। वार्या वार्या पर्म था"। विविध प्रकार के पत्यर—कोई सारे ही प्रवत सोगों का वही धर्म था"। विविध प्रकार के पत्यर—कोई सार हा प्रयत वा पार्टिकार का, कोई विरॉपिड के आकार का, प्राचीन समय से पूजे काते थे।"

बंदिक परम्परा में ऐसे प्रस्त रों को बाण, शालिग्राम, हनुमान, मणेश

आदि के प्रतीक मानकर लोग पूजते ही थे।

हिंदु साम्राज्य का इराक प्रदेश

Lt. General Charles Vallancey का एक ग्रंथ है जिसका शीर्षक है Colle tania De Rebus Hibernicus (मुद्रक थे Craisberry and Campbell, 10 Backlane, Dublin सन् १६०४) उसमें पृष्ठ ४६५ पर उन्होंने प्राच्यविद्या के विद्वान Sir William Jones का वबतव्य उद्घत किया है। Sir William Jones कहते हैं कि स्पष्ट प्रमाणों से और तक द्वारा वह बात सिद्ध हो चुकी है कि असीरीय और पिशदादी शासनों से पूर्व ईरान में एक बड़ा प्रबल राज्य प्रस्थापित था और वह वास्तव में हिन्दू राज्य वा। वह संकड़ों वर्ष रहा। अयोध्या और इंद्रप्रस्थ के हिन्दू राजकुलीं में उनका इतिहास बुड़ा हुआ है।"

#### बेबोलोनिया-असीरिया

India in Greece यंथ के लेखक एडवर्ड पोकॉक ने- पृष्ठ १३६ पर विशा है कि "वेबीसोनियन और असीरियन साम्राज्यों में सर्वत्र हिन्दू धर्म ही या। प्राचीन धर्मग्रंथों में पाए जाने बाले वियुक्त प्रमाणों से यह प्रतीत होता है कि उनके देव सूर्य होते थे। वे उसे बालनाथ कहते थे। उसका स्त्रमण्यो प्रतीक प्रत्येक पहाड़ी पर प्रत्येक कूंज में प्रतिष्ठित था। उसका एक इसरा रूप वा बछड़े का, जिसका पर्व हर पूर्णिमा को होता था।"

पोक्तक आपे निसते हैं, "सीरिया राज्य का नाम सूर्य से पड़ा है। नारा प्रदेश भी मुर्व से ही मीरिया कहलाया। यह सूर्य योद्धा लोग बड़ी वंस्था में देवस्टीन में बसे।" (पृष्ट १८२)

समेह पर्वत

इंदिक सम्यता के पुराण-ग्रंथों में सुमेरू पर्वत का उल्लेख आता है। हितन नदी के किनारे से थोड़ी ही दूरी पर समारिया (Samaria) की प्रित्र पहाड़ी है जो बैदिक परम्परा का सुमेरू पर्वत ही तो है।

वबीलोनिया यह बाहुबलिनीय का अपभ्रंश है। वैदिक परम्परा में बहुबली नाम के बड़े प्रख्यात सम्राट का उल्लेख आता है। वह इसी कारण कि उसका एक महान साम्राज्य था। उसी का नाम बाहुबलिनीय उक् इंदिलोनिया इतिहास में प्रख्यात है।

THE PARTY PROPERTY OF THE PARTY NAMED IN COLUMN TWO

THE RESERVE AND THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF PERSONS NAMED IN COLUMN 2 IS NOT THE OWNER, NO. OF THE OWNER, NO. OF

- Change of the public terms of some

THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO PERSONS IN THE OWNER POWER OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO PERSONS IN THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO PERS

THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER.

The second of the least of the last of the last of the least of the last of the least of the lea

MALE AND REPORT OF PERSONS ASSESSED IN COLUMN PARK.

The same of the stronger spages from a second

Harmonia del parte del propriedo del la compansa del la compan

THE RESERVE THE PARTY OF THE PA

The state of the same of the same of the same

THE PERSON NAMED IN COLUMN

The supplied of the later of th

ARREST AND DESCRIPTION AND PERSONS ASSESSED.

WHEN THE THE PARTY OF THE PARTY

Contract patient op in right if your

वॅलेस्टाइन् प्रदेश भी पुलस्तिन् ऋषि का प्रदेश है।

STREET VALUE OF PURE PROPERTY AND ADDRESS OF THE PARTY AND ADDRESS OF T

THE RESIDENCE OF THE PARTY AND THE PARTY AND

X81.COM:

# ईजिप्त उफं मिस्र का वैदिक अतीत

कई विख्यात यूरोपीय लेक्कों का निष्कषं है कि भारतीय दैदिक संस्कृति ही मिस उर्फ ईजिप्त की सम्यता का स्रोत है। ऐसे एक ग्रंथ लेखक है शामस गाँरिस (Thomas Maurice)। ईजिप्त की प्राचीन सभ्यता की बाबत उन्होंने एक निजी ग्रंथ में विपुल जानकारी दी है। इस ग्रंथ का लंबा-बौढ़ा नाम इस प्रकार है—The History of Hindustan, its arts and its sciences as connected with the history of the other great empires. (Republished by Navrang, New Delhi 110012, India in 1974)। हिन्दी में उस ग्रन्थ का नाम है—"अन्य प्राचीन विधान साम्राज्यों से सम्बन्धित हिन्दुस्तान और उसके शास्त्र तथा कलाकों का इतिहास।" (नवरंग प्रकाशन, नई दिल्ली-११००१२ ने सन् १६७४ में उस ग्रंथ को पुन: प्रकाशित किया।)

मारिस साहब लिखते हैं (पृष्ठ २६) "निमरोद नाम का ईजिप्त का एक प्राचीन सम्राट था। विलकोडं साहब का कहना है कि प्राचीन संस्कृत साहित्य में उसका मूल नाम निमंद्याद अंकित है। वह बड़ा कूर, दुराचारी, कत्माचारी था। उसने बेधुमार पखुहत्या और नरहत्या की। उसने ऐसा एक उत्तंग भवन बनवाया जो आकाश से टकराने वाला और पंचमहाभूतों वे भी बलबान प्रतीत हो। मुख से ज्वाला निकालने वाले कराल नरिसह बबतार की जो रूथा है उससे बंबेल नगर पर आ पड़ी आपत्ति का स्मरण होता है। परमात्मा ने कहा "चलो हम पृथ्वी पर अवतार लेते हैं।" ऐसा कहर मगवान, नरिसह अवतार में बंबेल नगरी में उतरे। कृस्ति धर्मग्रंथ

बायबन के Genesis यानी "जन्म" या "आरंग्भ" XI-7 नाम के भाग

पृष्ठ २६ से ३० पर मॉरिस साहब के ग्रंथ में उल्लेख है कि "इसमें काई संदेह नहीं कि जब मानवजाति तितर-बितर हुई तब जो लोग ईजिप्त में गए वे उस अयंकर (नरिसह अवतार की) इतिहास की स्मृतियों साथ के गए। उनका वही (नरिसह अवतार) नाम या जो भारतीय परम्परा में है। और ईजिप्त में आधा नर और आधा सिंह ऐसी जो (Sphinx) नाम की अद्मृत प्रतिमा बनी है उसका स्रोत नरिसह अवतार ही तो है। मैं यह पूर्ण आत्मविश्वास से कह रहा हूँ कि ईजिप्त के शिलालेखों में तथा इतिहास में नरिसह के पूर्व के तीन (वैदिक) ईश्वरावतार मत्स्य, बराह, वामन आदि पाए गए हैं। उधर भारत में जगन्नाथपुरी के मन्दिर में कनंल पीयसं साहब ने ईजिप्त की Sphinx जैसी मूर्ति देखी जिसके स्त्रियों जैसे बड़े स्तन और मिह का बड़ा मस्तिष्क तथा नख हैं। Plutarch, de Iside et Osirida कबूल करते हैं कि ईजिप्त के लोगों को स्वयं Sphinx की प्रतिमा एक बड़ा अनाकलनीय रहस्य था। किन्तु अब हम जानते हैं कि उसका उद्गम भारत है। प्रह्लाद के व्यक्तिसत्व और अब्राहम में बड़ी समानता है।

### बाहुबलि उर्फ आर्मस्ट्रांग (Armstrong)

मॉरिस साहब का दिया हुआ क्योरा बड़ा महत्त्वपूर्ण है। किन्तु हम उममें कुछ संशोधन सुकाना चाहेंगे। प्रथम तो बॅबिलोनिया नाम का ही विचार करें। वह मूल शब्द नहीं है। बाहुबिलनीय यानी बाहुबली का राज्य अथवा बाहुबली का प्रदेश ऐसा उसका नाम है। बाहुबिल एक प्रक्षात वैदिक सम्राट था।

कोई प्रश्न उठा सकते हैं कि बॅबिलोनिया यह बाहुबिल का अपभ्र श कैसे हो सकता है ? पश्चिमी देशों में बाहुबिल नाम ज्ञात या इसका क्या प्रमाण है ? तो इन प्रश्नों को हमारा उत्तर यह है कि पश्चिमी यूरोपीय लोगों में Armstrong नाम होता है। उनके ब्याकरण की दृष्टि से Armstrong नाम अशुद्ध और गलत है। आंग्ल भाषा में विशेषण पहले होता है और नाम बाद में जैसे "काला कब्बा"। वे "कब्बा काला" कभी

नहीं कहेंगे। किन्तु Armstrong नाम में तो उल्टा कम है। नाम Arm नहा कह्य। त्रिक्ष अति उसका विशेषण Strong (यानी 'सदावत') बाद (बाहू) पहल का कि Arm (यानी 'बाहु') और Strong (यानी बलि) म । यह इसाल इस देदिक नाम का ज्यों-का-त्यों रूपान्तर है । अत: यूरोपीय बोगों में वहा Amistrong नाम इस बात का प्रमाण है कि यूरोप में बैदिक सामाज्य के अन्तर्गत बाहुबलि की भी अधिसत्ता थी, तभी तो वह नाम

इक्नाधपुरी के मंदिर में भी Sphinx की प्रतिमा बनी हुई है ऐसा मारित साहब का कथन वह सिद्ध करता है कि Sphinx भी वैदिक देवता हो है। किन्तु जब से इंजिप्त के लोग मुसलमान बना दिए गए वे घीरे-घीरे

Sphinx का देवी महत्त्व भूल गए।

बॉबनोनिया में नरसिंह अवतार हुआ था और कृस्ति धर्मग्रंथ बायवल व इसका इस्तेख है, यह माँरिस साहब द्वारा उपलब्ध कराई जानकारी बडी महत्त्वपूर्ण है। अतः बायबल में वैदिक संस्कृति के अन्य भी उल्लेख दुंड निकालना जावरमक है। इस नए दृष्टिकोण से बायबल का बारीकी से अध्यवन किया जाए तो प्राचीन विश्वव्यापी वैदिक संस्कृति के बहुत उल्लेख दिस्या। बायबत में दी गई अनेक कथाएँ दैदिक संस्कृति की कथाओं के ही विकृत क्य होंगे।

गाँख हाहब के कथन में हम एक संशोधन करना चाहेंगे कि ईजिप्त में बाई बाने वाली Sphinx रामसिंह की प्रतिमा है न कि नरसिंह अवतार को। नर्सिक् अवतार में मुख सिंह का और शरीर मानव का था, Splinx में बहुरा रामका और शरीर सिंह का है। पाश्चात्य देशों में राम की "वेग्डेन" गानी "सिंह के हृदय वाला" कहते थे। इसका प्रमाण यह है कि पूरीय के समयग सारे ही देशों में Richard (रामचन्द्र का अपन्न या) The lion-hearted(सिहहृदय बाला)की दंतकथाएँ प्रचलित हैं। उन दंतकथाओं में रामावण के ही अनेक प्रसंगों के वर्णन पाए जाते हैं। यह हम अध्याप ११ में बता ही चुके है। Sphinx रामसिंह की प्रतिमा है इसका और एक विवरण हम वहाँ देना बाहुँगे। गर्दन के कुछ नीचे बाई तरफ शरीर में हुट्य का स्थान होता है। अनः गले तक का शरीर सिंह का और ऊपर चेहरा नात भगवान का यह Sphinx प्रतिमा में दिग्दश्वित है।

इसरा एक प्रमाण यह है कि पूर्वकाल से यूरोपीय लोग तथा शीक दितहामकार आदि ईजिप्त का नाम AEgypt लिखा करते हैं। Egypt बो आजकल के लोग लिखते हैं। प्राचीन AEgypt नाम मही है। वह संस्कृत वंदिक "अजपति" शब्द है। रामचन्द्र जी को उनके पूर्वज रखु से राधव या रबपित कहते हैं। उसी प्रकार राम के दादा (यानी दशस्य के पिता) "अज" होते से राम "अजपति" भी कहलाते हैं। अतः इजिप्त यह देश अजपित राम का नाम थारण करता है। राम ही उस देश के राष्ट्रदेवता है। इसी कारण पिरामिडों के आगे रामसिंह की विशालकाय प्रतिना उस प्रदेश के रक्षक-देवता के रूप में प्रतिष्ठित है।

राम के ही नाम से वसे उस प्रदेश में वहाँ के राजाओं के नाम भी मयामी राजकुल के समान राम पर ही आधारित रामेशस् प्रथम, रामेशस् दिनीय आदि होते थे। रामेशस् यानी राम + ईशस् यानी राम ही प्रमात्मा स्बह्य हैं। ईजिप्त के प्राचीन राजाओं को फरोहा कहते हैं।

पाकिस्तान के चित्रल प्रदेश के राजा-प्रजा को मुसलमान बने लगभग एक सहस्र वर्ष हो गए हैं फिर भी उन लोगों की बोलचाल में भारत जैसा ही राम नाम प्रयोग होता है।

आंगल Conch शब्द मूल संस्कृत शंख ही है। लोहित सागर उर्फ (Red Sea) में बड़े-बड़े और सुन्दर-सुन्दर शंख पाए जाते हैं। पूरे अफीका लण्ड का आकार भी शंख जैसा है। प्राचीन ईजिस्त में एक "ह्रपवती" नगरी थी। ग्रीक इतिहासकारों ने उसे रापता लिखना आरम्भ किया।

"अफीका खण्ड के एक विस्तीर्ण प्रदेश को शर्मस्थान कहते थे। उसी का अपभ्रंश शर्म या शेम् हुआ। बबेल नगर में एक बड़ी ऊँची कमल के आकार की विशाल गोल इमारत थी। बायवल में उसका उल्लेख Tower of Babel नाम से हुआ है। वह इमारत कुमुद्वती नदी के किनारे थी। उसका हो आगे चलकर यूफेट्स (Euphartes) नाम पड़ा। मॉरिस के ग्रंथ म पृष्ठ ४४-४६ में यह जानकारी दी गई है।

मॉरिस के ग्रन्थ के पुष्ठ ३२२ पर उत्लेख है कि Apocryphal Gospel नाम का कुस्ती धर्मग्रनथ है। उसमें कुष्ण का कालिया नाग से जो XOT.COM:

मुद्र हुआ उनका उल्लेख पृष्ठ १३३ पर है। वह उल्लेख इस प्रकार है, 'एक नाम बादा एक जिलाड़ी को देश करने के कारण एक अवतारी वालक उस नाम में ऋपट पड़ा। उस खिलाड़ी के बण से विष वापस चूस लेने को बाल अगवान ने नाग को बाक्य किया। तत्पश्चात् वाल भगवान हारा उस नाग को बाय देने पर तड्फड़ाकर बह नाग मर गया। इस प्रकार भारतीय दंत-कवा दवा दुराण जिसे हम अरबी दन्तकथा कह सकते हैं और ईसाई Apocryphal Gospels का निकट सम्बन्ध है।"

जयर दिए उद्धरण में कालिया की कथा भारत की वैदिक परम्परा, काई बन्द और इस्लामी कुराण इन मब में है, ऐसा कहा गया है। तीनों में बैडिक परम्परा ही सर्वाधिक प्राचीन है। अतः वही अन्य दोनों का स्रोत है। इमों से सिद्ध होता है कि विश्व में सर्वत्र वैदिक धर्म ही था।

Count Biornstierna नामक लेखक का ग्रन्थ है 'The Theogony of Hindus'। उम यन्य के पृष्ठ ४३ से ४६ पर उन्होंने लिखा है-"आरमीय पुराणों के कई नाम ईजिंग्त की दन्तकथाओं में पहचाने जा सकते हैं। उदाहरणार्थ ईजिप्तीय हय-गोप (Haye-Gopatians) लोगों के परमञ्जर Ammon कहलाते थे। वह हिन्दुओं का ॐ ही है। ब्राह्मणों के शिव देवता इजिप्त के जिस मन्दिर में हैं उसके दर्शनार्थ सिकन्दर ने विम नगर की यात्रा की यी उस नगर से अभी भी उसका नाम जुड़ा हुआ है। वह नगर है Alexandria"। इस कथन से स्वच्ट है कि Alexandria नगर एक प्रसिद्ध कन्तर्राष्ट्रीय शिवतीर्थ या ।

शाबीन इंजिप्त में वैदिक नाम पाए जाते हैं, यह उपरोक्त लेखक का निष्ततं योग्य है। हम असका एक उदाहरण दे सकते हैं। प्राचीन ईजिन्त की एक प्रशिद्ध रानी का नाम विज्ञक्षोपात्रा था। महाराष्ट्र के एक स्त्री सन्त का नाम कान्होपात्रा था। भारत के उड़ीना प्रान्त में "महापात्रा" नाम तो बाको व्यक्तियों का है। पत्र, पात्र, पात्रा आदि के कई अर्थ हैं। दे सभी शब्द नास्तीय बीटक परम्परा के हैं।

कोट दिकानेस्टिजनां जैसे यूरोपीय लेखक वैदिक आर्य, सनातन हिन्दू क्षेत्री बाह्यम वर्ष कहने के बड़े आदी हो गए हैं। वह नाम इसलिए अयोग के क्योंकि बाह्यम बेरिक समाज का केवल एक-चौथाई वर्गथा। जिस समान में बार वर्ग हों उसे एक ही नाम से पुकारना ठीक नहीं।

क्रपर उल्लिखित लेखक के ग्रन्थ में ईजिप्त की वैदिक परम्परा की बाबत पृष्ठ ४० से ४६ पर और भी कई बातें कहीं गई हैं जो इस प्रकार "Neibuhr, Valentia, Champollion तथा Waddington । इत विद्वानों के अनुसार ईजिप्त के उत्तर प्रान्तीय देवस्थान दक्षिण प्रान्तीय हेबस्थानों से अधिक प्राचीन हैं। उन देवस्थानों से पता चलता है कि भारत ही ईजिप्त की सभ्यता का स्रोत है।

"Abydos और Sais के मन्दिरों में पाए गए इतिहासों का उल्लेख Josephus, Julius, Africanus और Eusebius ने किया है। वे सभी

कहते हैं कि ईजिप्त की धर्मप्रथा भारत वाली ही है।

"Manetho' कहते हैं कि ईजिप्त के राजकुलों के इतिहास से (पुराणों में बणित युगों-युगों के इतिहास के अतिरिक्त) हिन्दू राजपरम्परा अधिक प्राचीन है।

"आप (उर्फ आब या अबु) का संस्कृत अर्थ है "जल" और सिन्ध उर्फ सिन्धु नदी है। अतः अबुसिन्धु उर्फ Abyssinia नाम का अफ़ीका खण्ड का जो प्रदेश है उसके नाम से प्रतीत होता है कि सिन्धु के किनारे से आए भारतीय लोग अबीसीनिया में बसे थे।"

कपर उद्धृत प्रमाणों से Biornstierna इस निष्कषं पर पहुंचे हैं कि धर्म तथा संस्कृति में ईजिप्त से भी बढ़कर विश्व की प्राचीनतम परम्परा भारतीय ही है।"

### इंजिप्त के वैदिक चिह्न

विओर्नेस्टिअनी (Biornstierna) लिखते हैं कि "भारत और ईजिप्त की धर्मप्रयाओं की तुलना करने पर उनमें बड़ी समानता प्रतीत होती है। दोनों में परमात्मा एक ही कहा गया है। फिर भी अनेक देवताओं की पूजा दोनों में होती है। त्रिमूर्ति की कल्पना, आत्मा का अस्तित्व, पुनर्जन्म, समाज के चार वर्ग — ब्राह्मण, क्षत्रिय, वंश्य, शूद्र यह दोनों पद्धतियों के मुख्य लक्षण है। गंगा और नील (उर्फ नाइल) नदी के किनारे दोनों के मतीक भी वहीं हैं। गंगा-तट पर के मन्दिरों में जैसा शिवलिंग है वैसा XBI.COM.

ईजिएत के Ammon मन्दिर में भी है। ईजिएत के अन्य देवताओं के महिलक वर भी वही (शिवलिंग) चिह्न दिखाई देता है। सूर्य का प्रतीक समन भारत में जैसा माना जाता है वैसा ही ईजिएत में भी माना जाता है। आहमा के अमरत्व का प्रतीक भी दोनों देश में है। बाँभ स्त्रियों की मानत प्रदान करने की शिवशक्ति भारत में जैसे मानी जाती है ईजिएत मातृत्व प्रदान करने की शिवशक्ति भारत में जैसे मानी जाती है ईजिएत मातृत्व प्रदान करने की शिवशक्ति मानते हैं। अरबी स्त्रियां मुसलमान के नोग Ammon में वही शक्ति मानते हैं। अरबी स्त्रियां मुसलमान कनवे पर भी मातृत्व पाने की इच्छा से अम्मन के मन्दिर की परिक्रमा करती है।

### फेलस (Phallus) शब्द का गलत अर्थ

बूरोपीय लोग शिवलिंग को फंलस् कहते हैं और उसे पुरुष की बननेन्द्रिय के आकार को प्रतीक या चिह्न मानते हैं। यूरोपीय शब्दकोपों में शिवलिंग का आकार और नर की जननेन्द्रिय का आकार समान समभ कर दोनों को Phallus कहा जाता है। यह भारी भूल है। संस्कृत में 'फलेग' का अबं है फल देने वाला ईश्वर । बांभ स्त्रियाँ शिवजी की भिन्त कर "फल" बानी मन्तान माँगती रहती हैं। अन्य भक्त या आस्तिक-जन निनों कामना के अनुसार शिवजी को कृपा की याचना करते रहते हैं। सब फल को जाशा करते हैं। भगवद्गीता में (मा कर्मफलहेतुमूं:) भी इच्छा-पूर्ति को "फलेग" हो कहा है। अतः वह देने वाले शंकर भगवान का संस्कृत का "फलेश" नाम श्राचीन यूरोप में भी श्रचलित था नयोंकि वहां भी वैदिक सम्बन्ध और संस्कृत का प्रसार था। आगे चलकर जब कुछ लोगों ने शिवलिंग और तर की जननेन्द्रिय में आकार की कुछ समानता देखी तो फलेश उर्व फेल गस्त को नर के जननेन्द्रिय में आकार की कुछ समानता देखी तो फलेश उर्व फेल गस्त को नर के जननेन्द्रिय में आकार की कुछ समानता देखी तो फलेश

Eusebius नाम के प्रोक्त इतिहासकार ने India as seen and known by Foreigners पुस्तक में लिखा है (पृष्ठ २०), "सिन्धु नदी के किनारे एने बाते सोग ईजिप्न के समीप इथिओपिया प्रदेश में आकर वन । नेस्स्तर ने कहा है कि 'ईजिप्न तथा प्रांक और अमीरीय लोगों की देखकारी हिन्दु पुराशों पर आधारित थी । Theosophical Society नाम की बन्दर्गलीय संस्था के भूतपूर्व अध्यक्ष स्वर्गीय Col. Ol cott ने

विशाह कि आजकल जिसे ईजिप्त कहते हैं बहुाँ भारत के प्रगत लोग बसे और उन्होंने निजी कलाओं का प्रसार किया।

अत अविकास के इंजिप्त के एक विद्वान ने उस्लेख किया है कि Bengsch Bey नाम के ईजिप्त के एक विद्वान ने उस्लेख किया है कि अति प्राचीनकाल में भारत से लोग आकर ईजिप्त में नाईल (नील) नदी अति प्राचीनकाल में भारत के लोगों में यह भावना क्याप्त है कि वे किसी के किनारे वस से ईजिप्त में आ बसे। वह देश हिन्द महासागर के किनारे अध्य अद्भूत देश से ईजिप्त में आ बसे। वह देश हिन्द महासागर के किनारे अध्य अद्भूत देश था। वह उन लोगों के देवताओं का मूल देश था। वह पंत कार्यकार के अतिरिक्त अन्य कोई हो ही नहीं मकता।" यह उद्धरण मार्च, देश भारत के अतिरिक्त अन्य कोई हो ही नहीं मकता।" यह उद्धरण मार्च, देश भारत के अतिरिक्त अन्य कोई हो ही नहीं सकता। " यह उद्धरण मार्च, देश भारत के अतिरिक्त अन्य कोई हो ही नहीं सकता।" वह उत्स्था से लिया है।

राम का उच्चार अफ्रीका खण्ड में 'र्हाम' किया जाता था। कुछ समय परचात् 'र्हाम' शब्द से 'र' निकलकर केवल 'हाम' नाम रह गया। अफ्रीकी पाठ्य-पुस्तकों में लिखा होता है कि अफ्रीकी लोग कुशाइट्स् (Cushites) यानी कुश के प्रजाजन थे और कुश के पिता 'हाम' थे।

उधर अन्य प्रदेशों में राम नाम के और भी उच्चार होते रहे। जैसे
तिमल में रामन्, आन्ध्र में "रामुलु", इटली में 'रोमन', 'रेमसे' और
'रेम्युलस्' और मुसलमानों में 'रामन्' या 'रोमन्' के बजाय 'रहमान'।

कुश का जुड़वाँ भाई लव था। लबीय उर्फ लीविया यह अफीकी प्रदेश उसी लव के नाम से है।

#### कौरव नगर

रामावतार के पश्चात् कालान्तर से कृष्णावतार हुआ। उस समय कीरव तथा पांडव अन्तिम विश्व सम्राट्थे। Cairo उर्फ काहिरा नगर उन्हीं कीरवों का नाम धारण करता है। मिश्र देश की राजधानी कीरव उर्फ काहिरा कहलाती है। उस देश को मिश्र इसलिए कहा गया है कि उस प्रदेश में अफोकी-यूरोपीय-अरब-भारतीय आदि अनेक जमातों का मिश्रण हुआ। मिश्र बाह्मण वहीं के हैं।

# रांबर विश्वविद्यालय

कायरो उर्फ कोरव नगर (जिसे मुसलमान "काहिरा" नगर कहते हैं) व बस्यकर विश्वविद्यालय है। अक्तर यह ईश्वर का अपन्नंश है। ईश्वर Yex

XALCOM.

बार के इक्षर, अकर, कर, कार आदि उच्चार विविध प्रदेशों में होते रहे

इंडिय्त की विवतिषि से जात होता है कि ईजिप्त को "कामित" देश रहते थे। संस्कृत में "का" या "कु" धातु का अर्थ बनता है "काला"। मृत् मिट्टी को कहते हैं। अतः कामृतः का हुआ अर्थ काली मिट्टी का देश। शामन का ही उच्चार कामिन प्रचलित हुआ।

इंडिय्त के लोग भारत को पंत उर्फ पंत्रत कहकर उसे पण्डितों की

हैवी मुसि मानते हैं।

डेक्टिन का प्राचीन इतिहास विलाओं पर लिखा पाया गया है। उसमें Phareah Sankarrah बानि राजा शंकर और रानी Hapsheput उर्फ Hatsheput ने कई प्रवादनों को नौकाओं में बैठाकर सागर पार पंत (उर्फ सारत) देश की यात्रा पर भेड़ा या ऐसा उल्लेख है। वह लोग Ophic तट वर उत्तरे। Ophir यह सौदीर का अपश्रंश है। सिंध प्रान्त का महाभारत है मन्य में मिन्यु-सौबीर नाम था। वे लोग डाई वर्ष के पश्चात् वापस लोर्ट । किन्तु उस समय तक Pharoba Shankar-rah यानी शंकर राजा ना देहान्त हो चुका था। यह ईसा-पूर्व लगभग १८०० वर्ष की घटना है।

पाचीत नमय में बुजुर्ग या थेएंट व्यक्तियों को श्रद्धा और धार्मिक भाव ने "फा" उपाधि लगाई जाती थी। सवाम आदि देशों में श्रेष्ठ धर्मगुरु बादि के नाम के पूर्व "का-बूडभक्त" या "फा-बोधिसत्व" ऐसी "फा" बजा लगाई बानी है। ईसाई लोगों में केवल "फा" न कहते हुए फायर यानी प्रवर कहते हैं। प्रवर यानी ऋषि। ईजिप्त के प्राचीन राजाओं की भी "प्रवर" वर्ष सही "का" यह संज्ञा लगती थी । क्योंकि वैदिक सम्यता में नाडा वह ईरवर का पुरोहित या प्रतिनिधि कहलाता था। उस श्रद्धाभाव हे उमे "का" कहा जाता है। का शब्द का हो कुछ समय पश्चात् "फरोह" वा फरोहा हव बना क्योंकि इंद्रिप्त के लोगों की चित्र या चिह्न लिपि होने के कारण मून उच्चार विकृत हो जाया करते।

सारत को गए इंकिंद्त के उन लोगों की सागर-यात्रा का वर्णन रानी के द्वारा लिका गया है। उनमें कहा गया है कि उस बेड़े में कई नीकाएँ वीं। दे लोग देवताओं के उस देश (भारत) में कुछ समय रहे। राजा पूरुहु ("पुरुषु" हो सकता है।) से उनकी मेंट हुई। लीटते समय वे भारत से बड़ी मूल्यवान सामग्री ले आए जिसमें मोना, चांडी, मोर, विविध प्रकार के रंग और चीतों की खांल थी।

#### वैदिक देवगण

ईजिप्त का देवता Isis वैदिक उपस् है। ईजिप्त का देव विका (Ptah) यह संस्कृत (परम) पिता (परमेश्वर) है। ईजिप्त का देव Seb भारत का शिव है। ईजिप्त का देव "हर" तो शिव का नाम है ही। शिवजी की पतनी को वे Hathor उर्फ Seket कहते हैं जो शक्ति का अपभंग है। ईजिप्त का देव Bes, यह विष्णु उर्फ विष्णु था। ईजिप्त की देवता Aton संस्कृत का आत्मन् ाम है। Dr. Budge नाम के ईजिप्त के प्राचीन इतिहास के विद्वान हैं। वे लिखते हैं कि ईजिप्त के लोग एक परमेश्वर को मानते थे। उसे वह स्वयंभू, स्वयंनिमित, सर्वशक्तिमान, सनातन, विद्द का निर्माता कहते थे। उसे Nethr यानी "नाम रहित" कहा जाता था। "नेत्र" राब्द इस अर्थ से भी ईजिप्त के लोग ईश्वर को लगाते होंग कि ईश्वर सारे प्राणियों के व्यवहार पर निगरानी रखता है या "नेति नेति" इस संस्कृत शब्द का भी वह अपभ्रंश हो सकता है। वेदान्त में ईरवर का विश्लेषण करते हुए नेति यानी न + इति (ऐसा नहीं) यह वचन बार-बार आता है। जैसे कोई पूछे कि क्या ईश्वर काला है या गोरा? ऊँवा है या ठिगना ? तो ऐसे सारे प्रक्तों का उत्तर दिया जाता है "न + इति" पानी इंश्वर निर्मुण-निराकार होने से उसका वर्णन नहीं किया जा सकता।

### पृथ्वी को शेष के माथे का सहारा

ईजिप्त के लोग पृथ्वी को गौ रूप भी मानते थे और वैदिक परमारा के अनुसार क्षेप के माथे के आधार पर स्थित भी मानते थे।

वैदिक परम्परा में मूलतः शेष का 'गणिती' अर्थ है। जैसे १० फलों में स पचि ले लिए तो शेष रहते हैं पाँच। इसी प्रकार सारे बहुगाण्ड में मे पृथ्धी की निकाल लिया तो जो क्षेय (ब्रह्माण्ड) रह जाता है उसके आबार पर पृथ्वी टिको हुई है। यही कल्पना वैदिक चित्रकारी ने उस गणिता है।

प्राणी का रूप देकर "दोवनाग" पर पृथ्वी आधारित है ऐसा जिल artoon) वीचा



इतिस्य ने विशेषित नाम के विशास भवन है। उनका आकार उल्टे रमें हुए बब-भाव बैस होता है यानी तले में चौकोर और ऊपरली दिशा में नोबदार निकाना। उस आकार में विदेवयता यह देखी गई है कि उसके अन्दर रखे शवों को कीड़े नहीं लगते। बह शरीर सैकड़ों वर्ष तक मृत अबस्था में टिका रहता है। पिरॉमिड का नकशा बनाने वाले एक प्रवीण द्वविड् बाह्मण स्थपित का चित्र ऊपर उद्धृत है। उसके पारीर पर भस्म तथा चन्दन के अष्टनामम् उर्फ अष्टचिह्न उसी प्रकार है जैसे सन्त तुलसीदास के चित्र में हम देखते हैं। अतः पिरामिड की रूपरेखा प्राचीन संस्कृत स्थापत्य ग्रन्थों के अनुसार बनी है। स्थपति का नाम देवेसर उर्फ देवेहबर था । यह चित्र Egyptian Myth and Legend प्रत्य के पृथ्ठ ३६८ पर है। आय्यंगर द्वारा लिखित Long Missing Links में भी यह चित्र अंकित है। हमने अध्यंगर के ग्रन्थ से यह चित्र उद्धृत किया है।



में फिस् यानी उत्तरी ईजिप्त के एक फरोहा राजा का यह चित्र है

XAT.COM

काहिरा और अन्य नगरों के बस्तु संग्रहालयों (Museums) में ऐसे चित्र प्रदक्षित है। यह वित्र Long Missing Links नाम के प्रत्य से हमने इतारा है। उसके लेखक को यह चित्र Bible Dictionary नाम के ग्रंथ में वृद्ध पूर् वर दिवार दिया। American Review Committee द्वारा संकतित और प्रकाशित Bible पृत्य से वह Bible Dictionary जोड़ी गई है।



विगात विरेमिट और उनसे जुड़ी महाकाय स्फिक्स (Sphiax) की बह बतिमा बाइनिक विदानों के लिए एक बड़ी समस्या बनी हुई थी। AEgypt अवपति प्रदेश है। अतः ईश्वरावतार राम उसके रक्षक देवता है। उनके बहुत पराक्रम के कारण राम भगवान का रामसिंह नाम पड़ा। यानी वे सिंह बैसे बीर हृदय बाले ये। हृदय शरीर में गले से थोड़ा नीचे होता है, बतः इंडिप्त में सिंह के अरीर पर राम का मुख दर्शाने की प्रथा

Sphins यह संस्कृत सुब्द "तिहस्" है। आंग्लभाषा में p अक्षर कई इस्टों के बेकार पढ़ा होता है। उनमें p अक्षर का उच्चारण नहीं होता। बेत pacumonia, pneumatic, psychology आदि शब्दों में। उसी अक्षार पर Sphinx शब्द में भी p अक्षर निकम्मा समभक्तर उसका दल्लारण न करने में शेष शब्द Shinx संस्कृत "सिह" दाव्य ही प्रतीत

अफ्रीका खण्ड के राजाओं को सिंह कहने की प्रया उसी कारण पड़ी जैसे अबीसीनिया उर्फ इथियोपिया के सम्राट् को Lion of Judah यानी जुडा (साम्राज्य) का सिंह कहा जाता था। सारे फरोहा सम्राट् रामेशस प्रथम, रामेशस् द्वितीय इस तरह राम ईशस् यानी राम भगवान ही कहे जाते थे।

पिरंमिड शब्द में भी आरम्भ का p अक्षर बेकार समस्रकर उसका उच्चारण न किया जाए तो जो शेष "रॅमिड" या "रॅमिद्" बनता है। वह संस्कृत "राम-द" यानी "राम ने दिया हुआ" इस अर्थ का है।

यद्यपि कुछ फॅरोहा सम्राटों के शव पिरेमिड में पाए गए हैं वे विशाल भवन किसी को दफनाने के लिए बनाए गए इस कल्पना से हम सहमत नहीं। आज तक के अधिकांश यूरोपीय विद्वान यही कहते रहे हैं कि ईजिप्त के राजाओं को दफनाने के पश्चात् उनके शवों पर विशाल पिरॅमिड बनाए गए।

हम उस कल्पना से इसलिए सहमत नहीं हैं कि जिस सम्राट् का अपना कोई महल अस्तित्व में नहीं है और पिरमिड बनवाने वाले सम्राट् का भी कोई महल नहीं है तो मृत सम्राट् के अचेतन शव के आसरे के लिए कोई पिरमिड जैसी विशाल और खर्चीली इमारत बनवाएगा यह जंचता नहीं। यही नियम उन इमारतों पर भी लागू है जिन्हें लोग इस्लामी करें समभते हैं।

हमारी राय में पिरॅमिड मरुस्थल के प्रासाद और दुर्ग के रूप में बनवाए गए। फरोहा सम्राट् उसी में रहते थे। उनकी मृत्यु के परवात् कुछ सम्राटों के शव पिरेमिड में दफनाए गए।

मरुस्यल में तेज हवा से रेत इधर-उधर उड़कर ढेर के ढेर बन जाते हैं। रेत के ढेर पिरॅमिड को ढक न दें इस कारण उनका ऊपर का ढीचा तिकोना और नोकीला बनाया जाता है। इस तरह पिरेमिड की अनेक विशेषताओं के रहस्य हमने यहाँ सुलक्षा दिए हैं।

प्राचीन ईजिप्त में धार्मिक विधि की ऐसी प्रतिमाएँ या उनके चिक काहिरा और अन्य नगरों के वस्तुसंग्रहालयों (Museums) में प्रदर्शित है और विविध ग्रन्थों में भी उद्धृत हैं। उनसे यह प्रतीत होता है कि भारत

XALCOM.



के जनेक मन्दिरों में जिस प्रकार नन्दी बैल की प्रतिमाएँ होती हैं और उनको लोग पूजा करते है बैसी ईजिय्त में भी होती बीं। ऐसी प्रतिमाओं के लगकन सारे ही मन्दिर इस्लामी आकामकों ने नष्ट-भ्रष्ट कर डाले।

वैदिक संस्कृति में नन्दी-पूजा से मानव को यह सबक सिखाया जाता या कि मानव एकाको सब कुछ नहीं है। पशुओं का भी जीवसृष्टि में महत्त्वपूर्ण स्वान है। खेती जादि के काम में आने वाले बैल और दूध देने जानों गोहें दनका मानवी जीवन में महत्त्वपूर्ण योगदान है। अतः बैल और वोशों को पूज्य मानना चाहिए। यूरोप के देशों में भी कुस्ती धर्म केनने ने पूर्व बिद और नन्दी की पूजा की जाती थी।

कार उद्धृत चित्र जिन अस्य दो ग्रन्थों में पाया जाता है उनके नाम है—Egyptian Myth and Legends (पृष्ठ ७०) तथा अयंगर द्वारा चित्रित Long Missing Links (पृष्ठ २८३)।

# प्राचीन इकिएत में वैदिक-पूजा विधि

भारत में दिन प्रकार देव-पूजा विधि में छत्र, चामर प्रयोग किए जाते हैं वंग डीजप्त में भी होते थे। देवताओं के आगे थूप, अगरवत्ती, कपूर जादि सुगन्धित द्रव्य भी जलाए जाते ये। होरस् उर्फ सूर्य देव का जुनूस भी

भारत की तरह ही प्राचीन ईजिप्त में भी निदयों का जल पवित्र माना जाता था। बैदिक प्रथा के अनुसार ईजिप्त के राजा अपने आपको मगवान का प्रतिनिधि समभा करते थे। ग्रीक इतिहासकार Herodotus का कहना है ईजिप्त के राजा या तो ब्राह्मण होते थे या क्षत्रिय। युद्धमान अवस्था में भी नियमबद्ध धर्म युद्ध करने की शिस्त भी ईजिप्त के राजा लोग पालते थे। शरण आने वालों या नि:शस्त्र व्यक्ति के साथ छल करना या उसे ताइन करना या अन्य प्रकार की हानि पहुँचाना, ईजिप्त की राजप्रथा में अयोग्य माना जाता था।

Heeren नाम के शास्त्रज्ञ ने 'ईजिप्त के लोगों के शीर्ष के नाप, आकार इत्यादि भारतीय लोगों के शीर्ष से मेल खाते हैं', ऐसा कहा है।

भारत में जिस प्रकार विरष्ठों के सामने भुककर उनके पादस्पर्य से अभिवादन किया जाता है उसी प्रकार प्राचीन ईजिप्त में भी किया जाता था।

ईजिप्त के लोग फलज्योतिष का अध्ययन करते थे। मुसलमान बनाए जाने पर भी ईरानी और अरब लोगों का इतना गहरा सम्बन्ध रहा कि उनके लिखे कई प्राचीन ज्योतिष ग्रन्थ इस्लामी प्रदेशों के ग्रन्थालयों में है। उनमें ग्रहों के देवतास्वरूप चित्र भी प्रदर्शित हैं।

भारत में जैसे प्रदोष, अमाबस्या, एकादशी, संक्रान्ति, महाशिवरानि, चतुर्थी आदि प्रत्येक दिन का एक विशिष्ट ज्योतिषीय महत्त्व होता है जिसे ध्यान में रखकर विशिष्ट बत बैकल्यों का पालन किया जाता है, ठीक वैसी ही प्रधा प्राचीन ईजिप्त में भी थी।

इंजिप्त में पुरोहित दिन में तीन बार स्नान करते। तीथं, प्रासाद, पूजा-जल आदि के लिए वे सोने चांदी के पात्रों का प्रयोग किया करते थे।

प्राचीन इजिप्त में स्त्रियों का सम्मान किया जाता था। शिवियों को इजिप्त में खत्ती था खेता कहा जाता था। हुनू भाषा में

उसी को "हित्ताइत" लिखते थे। मित्तानी प्रदेश के एक राजा का नाम दशस्य था। कोई उसका उच्चार XAT.COM.

तसरम करते । उसकी भगिनी नेफरतीत उर्फ नेफरेटाइट ईजिप्त के नरेश Akhenaton की पत्नी थी। वह नाम अक्षय्यनायन् था। नेफेरतीत और क्सिओपात्रा यह दो रानियाँ वड़ी रूपबान थीं, ऐसा इजिप्त के इतिहास में उत्सेस है।

हिताइत और मित्तानी राज्यों की सेनाओं में युद्ध होने के पश्चात् जो सन्ब हुई उसमें बरण आदि बैदिक देवताओं की साक्षी कहकर सन्धि की कतें लिखी गई है। प्राचीनकाल में सबंत्र बैदिक संस्कृति थी इसका यह

कितना ठीस प्रमाण है।

हाषी, बोड़े, बेल बारि विविध पशुओं की देलभाल में प्राचीनकाल से भारतीय अत्यन्त प्रवीण थे। ऐसे ही एक तज्ञ भारतीय का नाम था किकूलो। उसने मित्तानी राजकुल के लिए घोड़ों की उत्पत्ति, संवर्धन, प्रशिक्षण आदि के बारे में एक प्रत्य लिखा था। उस लेखक के कूल में बैटिक कोकित यज्ञ करने की प्रधा थी, अतः उसका नाम किकूली पड़ा।

## सीरिया तथा असीरिया का वैदिक अतीत

वर्तमान इतिहास की पाठ्य-पुस्तकों में सीरिया, असीरिया, बंबिलोनिया, मेसोपोटेमिया आदि को प्राचीनतम राष्ट्र कहकर उन्हीं से इतिहास आरम्भ किया जाता है। वह राष्ट्र तो केवल चार या पाँच सहस्र वर्षं प्राचीन हैं जबिक यह विश्व करोड़ों वर्षं प्राचीन है। इससे अनुमान लगाया जा सकता है कि इतिहास का कितना विशाल हिस्सा मानव को अज्ञात रह गया है। हम जो इतिहास पढ़ते हैं वह तो एक छोटा-सा अन्तिम भाग ही है और उसमें भी हमें यह नहीं बताया जाता कि सीरिया, असीरिया, आदि नाम पड़े कैसे ? उनका अर्थ क्या है ?

#### संघर्ष

वर्तमान समय में हम रूस और अमेरिका जैसे दो प्रवल राष्ट्रों का एक-दूसरे से विरोध और संघर्ष देखते हैं। यद्यपि दोनों का धर्म और रहन-सहन समान है। दोनों देश एक-दूसरे से दूर हैं। तथापि दोनों में पूजीवाद और समाजवाद को लेकर बड़ा संशय है। दोनों को एक-दूसरे से भय है। उस भय के कारण दोनों राष्ट्र अनेक महासंहारी अस्य अधिकाधिक संख्या में सज्ज करते हुए एक-दूसरे को धमका रहे हैं। दोनों को धंका है कि कहीं स्वयं असावधानी या आश्वस्त अवस्था में रहते हुए विरोधी अवानक हमला न कर दें।

शायद इस तरह का संघर्ष और विरोध दो पक्षों में विश्व के आरम्भ में ही जलता आ रहा है। पुराणों में कत, बेता, द्वापर आदि युगों में देव बीर सनक, राज्य और मानव लादि में वह मंघर्ष बॉमत है यद्दि दीनों विरोहियों को इंस्कृति, रहन-नहत, बोतचात आदि सारी वैदिक-पद्धित हो हो और संस्ट ही दोनों की भाषा थी। हायर के अन्त में तो कौरवों-नाहती ने को भीवन दुव हुआ बहु हो एक ही कुल के भाइकों में या। इन्हें व्ह ब्रहोट होता है कि सारव जोडर में संबर्ध और विरोध अटल है। क्न हो संबर्ध हर और बहुरों में होता था। यह दुराओं में व्यक्त है।

बर बीएमें-रोटमें के मीयम युद्ध के पत्थात जब बेदिक समाज और शास ब्रुट-सूर वर् और डेंब्बों वर्षों की अमान्ति और असावकता के क्त्रत द्वारा स्टिस्ता और सुव्यवस्था प्रस्थापित होने सबी तब सीरिया, क्सीरेक आहे बन्द-एक्से का निर्माप हुना । वेदिक मास्राज्य के टुकड़े होने के कारन उनके राम भी वहीं पड़ें जो वैदिक संस्कृति में विरोधी पक्षों के रमसूर, म्यूरके। स् विकटनकी हो हुआ वैसे दिलाव महाबुद्ध के परवात् विदिय साम्राज्य दृष्टकर बास्ट्रेनिया, कनावा, भारत, भीतंका, पाकिस्तान कार सम्बन्धक निर्माद हुए। बाह्बतिसीयम् यानी बाहुबती के साम्राज्य का जनस्म बोंबनेटिया हुआ। देखीपोटेसिया यह स्वीपद्रतीयम् का इन्डीर है।

बीरिक की क्वेंग्रन डीकार्र महाभारतीय युद्ध के समय से ही रही हैंसे देन नहीं है। हो सकता है कि प्राचीनकात में सीरिया जो अभी है क्ते से क्ति मंदर प्रा हो।

### पामीरा (हश्रीकृत्य)

PNN-Masses विविद्य एक वेष है "तुन्त साम्राज्यों के अवशेष" Remains of Loss Empires), Serve & Harper and Bros-News करें. 1875 । इस हंब के पृथ्व २१ से २४ पर मीरिया उर्फ सुर देश के प्रकेरतमर समीस का वर्षन है। तिसा है कि "पामीस नगरी रोस्त राज्यक में पूर्ववर्ती प्रदेशों को रासी बहनाती थी। ऐसे विस्तात स्या के लेक्ट्रॉन्स बानकारी जब बढी मीमित-मी रह गई है। जबसे र्दन्तरंश और उसकी विध्यसक मुदल सेना ने उस प्रदेश पर झावा बोला इसरे इन रहा कर जिलाना को मिट-का गया। अरब लीग उस नगर का कान बानते थे। इनस्थम और अनेपी नवरों ने बाने को क्षेत्र सार्ताहरों हो अरब सोब उन तुन्त नगर हो नम्ह-त्रम् से स्टेंड सर्वे इराग करते कि उसमें मुख्यर मन्दिरों के बण्डहर है, समी दाने और वनके दोनों तरक सुन्दर स्तम्भ नस्स्वन में दूर तक विकाई के है।

इन वर्णनों को मुनकर उन सम्बद्धों को बूंबने और देखने को सोक्स इसार् वर्ड । किन्तु १७वीं मतान्ती के अन्त में ही कुछ वंगीयक वहाँ पहेंच तार। बठारहवीं शताब्दी के मध्य में Wood और Daren कर के दे नंतर वहां पहुँचे और उन्होंने वहां के सम्बद्धों के बई चित्र बनाए किन् देवकर पूरोप की जनता दंग रह वह ।"

वती बन्य के पृथ्ठ ३४ पर उस्लेख है कि "स्दम्बों ने रेडर्रिक पारीस सरके सहजों पर बतना कितना मुहाबना तवता है। " पूछ ३= पर किया है कि "मन्दिर के अन्दर दुर्भाग्यवश डोड़-छोड़ दोखड़ी है। वर्गाव चूरि-वंबक मुजलमानों को सुन्दर कलाइतिओं को जिल्ल-पिन करने में हेला ब्रनुरी जानन्द होता या कि मानो वे बस्ताहको बढ़ी सेसा कर रहे है। वहाँ का मन्दिर मस्टिद के हर में प्रयोग किए जाने है उनकी और भी दुर्वण हो रई थी। वहां की तरकाछी, मूर्ति आदि पर कीचड़ का चेर बड़ा दिया स्था है। बहाँ के विमाल केन्द्रीय दालाव में टहरियों, माल-सूत बादि है एक उस बना ही वई है और उसके तीचे पशु बाँध दिए जाते हैं।"

बहा-बहां इस्ताम का आक्रमण हुआ वहां इसी उरह सर्वेगाव होता का। हरे-भरे प्रदेश मुनतान दन वए, प्राचीन वैदिक संस्कृति के साम्बेरियान निटते रहे। शिव, कृष्य, गर्मेश आदि देव-प्रतिमाएँ तथा वंस्कृत शिक्षावेष पिटाकर उन खण्डहरों को मस्त्रिय या कब बोबिड कर दिया दाना रहा।

### इसोरोब पहनावा

ladian Antiquary बन्धमाला के सन् १८८८ के बच्छ १, वे वृष्ठ रिश्वर उस्तेल है कि "अभी-अभी Rawlinson हास सिक्ट प्राचीर विश्व के पांच महाराजा (Five Great Monarchs of the Ancient World) चन्च पहले-पहले उसके सच्छ १, पृथ्ठ ४३० पर अनुरोव बनुवारी-स्थितियों की पोशाक का बर्णन पाया। लिखा वा कि वे केवत एक होटी-

XAT.COM.

सी पहती पहनते थे। वह कमर से आरम्भ होकर घुटनों से ऊपर आधे आनार तक ही वारीर दकती थीं। एक चोड़े पट्टे से वह चड्ढी कमर पर अन्तर तक हा वारार कराया जिस प्रकार कमर से नीचे मध्य में Phili-



beg लटकाते हैं उसी प्रकार उसके कमरवन्य से भी मध्य में एक पदम-सा लटका करता। भारत का कोई भी व्यक्ति उस चित्र को देखते ही कहेगा कि "अरे भाई यह हमारी घोती ही तो है।"

वैदिक नवग्रहों में से एक देवता का चित्र(उसका आसन बट्कोना है), आसन के प्रवेश मार्ग के दो स्तम्भ और पटकोना आकार के छह स्तम्भ इस प्रकार आठ स्तम्भ चित्र में दीखते हैं। यह आठ का आंकड़ा भी एक वैदिक विकिष्टता है। महंमद-अलतुसी नाम के ईरानी लेखक ने ब्रह्माण्ड और उसका गणितीय अध्ययन शीर्षक का जो ग्रन्थ लिखा है वह हाल में मिस्र देश के राष्ट्रीय ग्रन्थालय, काहिरा नगर में प्राप्य है। उसमें विविध ग्रह देवताओं के जो चित्र दिए गए हैं उसमें एक ग्रह देवता का यह चित्र है। इंस्लामी पन्य पुनर्जन्म, कर्मसिद्धान्त याफलज्योतिष विद्या में विश्वास नहीं रखता है। इस्लाम में किसी जीव का चित्र आंकना या उसे ईश्वर कहना, इस पर कड़ा प्रतिबन्ध है तथापि सोलहवीं शताब्दी के मुसलमान द्वारा लिखी वह पुस्तक सिद्ध करती है कि इस्लाम का स्थापन हुए एक सहस्र वयं बीत जाने पर भी मुसलमानों पर वैदिक संस्कृति का इतना जोरदारप्रभाव रहा है कि ऊपर उल्लिखित लेखक ने इस्लाम के सारे निर्वध को लांघकर वैदिक प्रथा के फलज्योतिष की वह पुस्तक लिखी।

इस्लाम के प्रभाव के कारण बैदिक देवता का चेहरा भी मुल्ला-मोलवी या अल्लाह की पद्धति का ही चित्रकार ने बनाया है। किन्तु देवता के हाथों में परशु, डमरू (डफ), अगरवित्तयों, कमल की कली और चूहा बताए गए हैं। यह सारे वैदिक प्रया के प्रतीक हैं। छाती से लगे हाथ में वेद की पोथी हो सकती है। देवता अधंपद्मासन में बैठा है। बाहु द के बजाय सात क्यों हैं ?क्या आठवां बाहु बनाते से अनवधानी से रह गया या सप्ताह के सात ग्रहों के वह सात बाहु हैं ? इस समस्या का विवरण प्राय: वह ग्रन्थ पढ़कर मिलेगा। बिविध इस्लामी ग्रन्थों में उनके प्रदेश की प्राचीन वंदिक संस्कृति का ब्यौरा देने वाले ऐसे हजारों ग्रन्थ हैं किन्तु धर्माधता के कारण मुसलमान विद्वान उन्हें हाथ भी नहीं लगाते। अतः विश्व की वैदिक अतीत की वह विशाल सामग्री निकम्भी पड़ी है, न कोई उसे देखता है न पढ़ता है।

२७

# अबंस्थान का वैदिक अतीत

विद्य के अन्य देशों के नामों की भांति अरबस्थान भी संस्कृत शब्द है। अर्वा यानी योड़ा उर्फ अरव। अर्बस्थान यानी थोड़ों का देश। अर्ब-स्थान का ही अपभ्रंश अर्बस्थान बना। महाभारतीय समय से वैदिक तज्ञ उत्तम थोड़ों की उत्यत्ति उस प्रदेश में किया करते थे। इसी कारण अरबी योड़ों को स्थाति फंनी। उस समय अर्व-स्थान हरा-भरा प्रदेश था। तबसे यह वीरान मक्स्यन क्यों बन गया यह इतिहास की एक गहरी समस्या है। क्या उत्तरी अफीका और अरबी प्रदेश में महाभारतीय समय के अण्वास्त्र के विस्कोटों से सारी हरियाली नष्ट हो गई?

### इवाम और स्मृतिग्रन्य के अनुयायी लोग

जरव और यहूदी लोगों के रहन-सहन, भाषा आदि को सेमेटिक (Semetic) कहा जाता है। उस शब्द का ठीक विवरण किसी को जात नहीं है। यदि यहूदी और अरबो मुसलमान एक-दूसरे के कट्टर शत्रु है तो दोनों की संस्कृति सेमेटिक क्यों ? इसका उत्तर वैदिक संस्कृति में पाया दाता है। अरब लोग मुसलमान बनने से पहले कूर या अनपढ़ नहीं थे। वे सम्ब, शिक्षित और दवालु होते थे। जरूसलेम यह कृदणनगर होने के कारण करब और यहूदी दोनों के भगवान श्रीकृष्ण ही हुआ करते थे। श्रीकृष्ण का एक नाम दवाममुन्दर है। उस श्याम भगवान के भवतों का नाम सेमेटिक (Semetic) पड़ा।

दूषरा एक उद्गम यह स्मृति यन्यों का है। महाभारतीय युद्ध के

पदबात् विरव के विविध प्रदेशों में खण्डत वैदिक समाज के विभिन्न पंय बल पड़े। भारत में जैसे बौद्ध, जैन आदि पंथ निर्माण हुए बैसे यूरीप, अरब प्रदेश और अफीका आदि में अनेक देवी-देवताओं और स्मृति-प्रत्यों को महत्त्व देने वाले पंथ निर्माण हुए। उनमें स्मृति प्रत्यों (Samaritan) के अनुयायी थे। हो सकता है ये Samaritans ही आगे चलकर Semetics कहलाने लगे या Samaritans की एक शासा Semetic बन गई। मनु-स्मृति उनका प्रमुख पंथ प्रत्य रहा होगा। अतः स्मृतिक (Smritic) का अपभ्रंश सेमेटिक (Semetic) हुआ होगा।

#### उत्तरपथ

भारत के उत्तर में हिमालय के पार उत्तरपथ नाम का एक राजमागं विश्व के पाइचात्य और पूर्ववर्ती प्रदेशों को जोड़ा करता था। उस समय वे प्रदेश सारे वैदिक विश्व साम्राज्य के हिस्से थे। राजसूय यज्ञ, अश्वमेध यज्ञ आदि के समय राजाओं के अश्व, सेना आदि उसी मागं से जाया करती। उस भूमि मागं से और सागर नौकाओं द्वारा भी भारत का सम्पर्क विश्व के विभिन्न प्रदेशों से बना रहता था। विश्व के कोने-कोने में वैदिक जीवन बसर करने के लिए लगने वाली विविध प्रकार की सामग्री और पण्डित, ज्यायाधीश, राजदूत, निरीक्षक, अधीक्षक, प्रवचनकार, पुरोहित वर्ग, वैद्य लोग, स्थपित, शास्त्री, यात्री, शिक्षक, मन्त्री आदि भारत से निकलकर विश्व भर के मानव समाज के शासन तथा मागंदर्गन के लिए आते-जाते रहते थे।

#### प्राचीन सम्पर्क के साधन

कई लोगों के मन में प्रश्न उठता है कि प्राचीनकाल में रेडियो, टेलिफोन, विमान आदि प्रवास, सम्पर्क या मातायात के द्वतगामी साधन न होने पर वैदिक क्षत्रियों का बिहव साम्राज्य कैसे हो सकता है ? उसका उत्तर यह है कि प्राचीनकाल में ऐसे साधन नहीं थे ऐसी कल्पना कर लेना उत्तर यह है कि प्राचीनकाल में ऐसे साधन नहीं थे ऐसी कल्पना कर लेना ही गलत है। रामायण, महाभारत, पुराण, यन्य, शनिस्तोत्र, हनुमानस्तोत्र ही गलत है। रामायण, महाभारत, पुराण, यन्य, शनिस्तोत्र, हनुमानस्तोत्र आदि प्राचीन साहित्य में वैसे ही द्वतगति यातायात के साधनों का उल्लेख है जैसे आधुनिक युग में हमें ज्ञात है।

XAT.COM.

इसके अतिरिक्त यह भी देखें कि भारत की पश्चिमी और उत्तरी मीना से निकलकर भारतीय सेना मूमि के रास्ते पूरे यूरोप में, अरब प्रदेशों म और अफीका सण्ड में पहुँच सकती थी। केवल अमेरिका खण्ड और आस्ट्रेनिया सम्बद्ध सागर पार रह जाते थे। तो वहाँ भी भारतीय नौकाएँ बराबर पहुँचतो रहती यी नवोंकि इण्डोनेशिया आदि सागरपार कई प्रदेशों के भारतीयों का साम्राज्य फैला हुआ वा ही। ठीक आस्ट्रेलिया के किनारे के पाम भी भारतीय नौकाओं के प्राचीन अवशेष पाए गए हैं। और जब बगेबबान, नेपोलियन झाँद विवेता दूर-दूर के प्रदेशों को जीत सकते थे तो बैदिक अधिय शासक क्या उन्हीं साधनों से दूर-दूर के प्रदेशों का शासन नहीं कर सकते में।

### बैदिक शासन की विशेषता

अापुनिक काल में ईसाई और इस्लामी पंथों का प्रसार होने पर विजेताओं को सैनिक बन पर विविध प्रदेशों को कावू में रखना पहला था। बैदिक शासन की बात उससे पूर्णतया भिन्न थी। ऋथि-मुनियों के मार्ग-दर्शन में बैदिक समाज शान्ति, समाधान, कर्त्तव्यपरायणता आदि में जीवन विताता या। बातूर्यणांधर्माथम पद्धति से चलने वाला वैदिक समाज स्वयं कासित होता या। पुरोहित वर्ष, न्यायाधीया, शास्त्री, पण्डित, ऋधि-मुनि कादि की निगरानी में समाज के विविध वर्ग अपने-अपने निहित धर्म-कर्म में रह रहते थे। अतः समाज के अन्तर्गत व्यवहार में पुलिस या सेना द्वारा हस्तक्षेप की कभी बावस्थकता ही नहीं रहती थी। इससे आधुनिक शासक एक बच्छा सबक यह नीस सकते हैं कि सामाजिक जीवन सुचारू. रूप से महाते है लिए बचपन से प्रत्येक नागरिक में धर्माचरण, कत्तंब्य-पालन बादि को निष्ठा दृडमूल कराना आवश्यक है। ऐसी व्यवस्था हो जाने पर इंगा-फसार की कोई घटना होती ही नहीं।

अवस्वान ने नारत का यातायात नूमि मार्ग से और सागर मार्ग से भी होता था। उस समय दोनों में वैदिक जीवन ही प्रचलित था। ईराक प्रदेश के बतरा नवर है बरब और भारत में लोगों तथा माल का आना-जाना लगा एहता था। रेशमी वस्त्र, इत्र और अन्य सुगन्धितः वस्तुएँ, कपूर, बन्दन, सूती कपड़ा, तलवार, बन्जर, भाते, बाकू, छुरियां, हस्तिदन्त, सोने-चांदी के गहने, मोती, बेत, सागवान, बांस, ऊँट, कपास, मचमन, कस्तूरी, सोंठ, ताड़ी, आयुर्वेदिक ओषधि, जूते और मलमल। यह माल गुजरात के सागर तट के खंबायत नगर से भेजा जाता या।

सागवन के साथ नौका बनाने वाले कारीगर भी भारत से अरबों की नीकाएँ बनाने के लिए भेजे जाते थे। उस समय जबस्यान और भारत एक ही सम्यता से जुड़े होने के कारण उनमें भिन्नता या अलगाव नहीं था। हक की तरह अरबी भाषा भी इसी कारण संस्कृत-प्रवृर है कि प्राचीनकाल में अबंस्थान के लोग भी संस्कृत ही बोलते थे। अबंस्थान यह नाम उसी कारण से संस्कृत है। उदाहरणार्थ अरबी शब्द 'खुदक' देखें। संस्कृत 'शुष्क' शब्द का वह अपभंश है।

### संस्कृतोद्भव अरबी भाषा

जब से अरबी लोग मुसलमान बन गए तब से वे विश्व के अन्य लोगों से दुष्टता और ऋरता से बर्ताव करने लगे। अन्यया जब तक वे वैदिक संस्कृति में पले तब तक यूरोप के लोगों को भी शिक्षा दिया करते ये। किन्तु अरबों पर इस्लामी धर्म योपा जाने के पश्चात् वे असम्य, अधिक्षित, अत्याचारी, लूटमार और कत्लं करने वाले बन गए।

महाभारतीय युद्ध के पश्चात् अरब लोग वैदिक संस्कृति से विछड्ते गए। देवनागरी और बाह्मी लिखना भी भूत गए। अधिकतर लोग अनपड रह गए। अतः उन्हें दूसरी शताब्दी में वर्तमान अरबी लिपि (जो दाएँ से बाएँ लिखी जाती थी) चालू करनी पड़ी। तयापि भारत से सम्बन्ध टूट जाने से उनका शिक्षा-स्तर गिरता ही गया। जो अरद लोग वैदिक संस्कृति के अन्तर्गत सूरोप के शिक्षक माने जाते थे वे इस्लामी बनाए जाने के पश्चात् लूटमार करने वाले निरक्षर से बन गए। वैदिक सम्यता और इस्लाम में स्वर्ग और पाताल जैसा महदन्तर है। जतः सारे धर्म एक हैं -- कहना या मानना तकंसंगत नहीं है। वह कथन साधु मुख से निकला उनके भक्तगण अनन्य भाव से ज्यों-का-त्यों मान लेते हैं। क्योंकि वहाँ केवल श्रद्धा और भावुकता होती है। किन्तु विद्वानों की सभा में जहां एक दूसरे से तक के

XAT,COM.

आधार पर चर्चा करनी होती है वहां वह बचन टिक नहीं सकता। आधुनिक काल में किसी भी गणमान्य विद्वान ने यह तथ्य या तो समका ही नहीं या कहने की हिम्मत ही नहीं की। सारे लोग, सारे देश, सारे धर्म, सारी सम्यताएँ एक जैसी ही होती हैं—ऐसी गोलमाल शिक्षा से प्रभावित रहकर अधिकतर विद्वान इतिहास के अनेक तथ्यों से अपरिचित और विचित रह गए है।

अतः अरबी के संस्कृत स्रोत को जानना आवश्यक है। सागवान यह नारत का शब्द देखें। इसी का अरबी अपभ्रंश 'साज' (Saj) है। संस्कृत सब्द विष (यानी जहर) अरबी में "बेष" बन गया।

महंबद पंगम्बर को जब मक्का से भागकर मदीना जाना पड़ा तो उनके नाथ जो बन्द साथी गए उन्हें जन्सारी कहा गया क्योंकि वे अनुसरण करने वाते अनुसरी थे।

इस्तामी बन्द 'दोल' संस्कृत 'शिष्य' सं बद का अपभ्रं श है। शेख यानी शिक्षा यहण करने वाला शिष्य। भारत में जिस प्रकार शिष्य शब्द का अपभ्रं पशिल बना उसी प्रकार अवस्थान में शिष्य का उच्चार शेख रूढ़ हुआ। इससे दहीं की प्राचीन गुस्कुल प्रधा का पता चलता है।

मुल्ला यह शब्द मल्ल इस संस्कृत शब्द का अपभ्रंश है। रत्नमल्ल, बहारमल्ल आदि नाम अरबों में भी प्रचलित थे। उनका अन्तिम भाग मल्ल के बबाव मुल्ला अवस्थान में इन्द्र हो गया।

"इस्ता की इच्छा हो तो ?" इस अर्थ से मुसलमान लोग संभाषण में "इसा बन्दा" कहते रहते हैं, जो "इच्छा अल्ला" का अपभ्र श है।

उन्तकाल और अन्तकाल की समानता देखें।

क्फन यह इस्लामी शब्द मूलतः संस्कृत "कौपीन" है। उसी प्रकार भौत यह मृत्यु का ही विकृत उच्चार है।

"प्र-ग-अस्वर" यानी "आकाश से भेजा गया" इस अर्थ का पैगम्बर

बरवी में "मसीन" के अर्थ से "मालीन" कहते हैं। "आफत" यह शब्द आपति का विकृत उच्चार है।

भारतीय माल की अर्वस्थान में बड़ी माँग होने के कारण भारतीय

अयापारियों का अर्बस्थान में बड़ा सम्मान होता था। आधुनिककाल में पादचात्यों द्वारा बनाए गए यंत्र रेडियो, टेलिवीजन, टेलीकोन, मोटरगाड़ियों आदि घर-घर में होती हैं, उसी प्रकार अतीत में लम्बे समय तक हबन-सामग्री, आयुर्वेदिक ओषधि, लकड़ी यथा लोहे की वस्तुएँ, आभूषण, वस्त्र; श्रृंगार सामग्री, शस्त्रास्त्र, नौकाएँ आदि सारी भारत द्वारा ही विद्व के सारे प्रदेशों को दी जाती थीं। भारत के खड़ग, खंजर आदि का हिन्दुवानी, हिन्दी, सैफ-अल-हिन्द, मुहन्निद आदि नामों से उल्लेख होता है।

"India's Contribution to World Thought and Culture"
नाम का ग्रन्थ विवेकानन्द शिला स्मृति समिति (Rock Memorial Committee) ने १६७० में प्रकाशित किया। इसमें डल्ल्यू० एच० सिट्टोकी हारा लिखा एक लेखा। वे लिखते हैं, "भारत की सम्पत्ति के आधार से अरबी सम्यता की गहराई और प्रसार बढ़ता गया। भटकते रहने वाली अरबी टोलियों के जीवन में घर-बार बसाने की प्रवृत्ति दिखाई देने लगी। कहीं-कहीं लोग कोट बनाकर उसके अन्दर सुरक्षित नगरों में रहने लगे। कहीं-कहीं लोग कोट बनाकर उसके अन्दर सुरक्षित नगरों में रहने लगे। कहीं-कहीं लोग कोट बनाकर उसके अन्दर सुरक्षित नगरों में रहने लगे। किती करना आरम्भ हुआ। व्यापार बढ़ा। लकड़ी और पत्यर पर लिखाई करने की प्रया चल पड़ी। पाप करने पर ईश्वर दण्ड देगा इस भावना से लोगों का बर्ताव सुधरा और वे राजाओं का मान-सम्मान करने लगे।" सिट्टीको के उद्धरण में हमारे निष्कर्ष की पुष्टि होती है कि अरबों की सारी इस्लामपूर्व विद्याप्रवीणता, कार्यकुशलता, धन-दौलत, सम्यता, नम्रता आदि भारत की अगवाही के कारण थी। उस सम्यता को इस्लाम धर्म ने लगास प्रहण लगा दिया।

हिन्दु नाम सम्मानित था

भारत में कई लोग ऐसी धारणा कर बैठे हैं कि मुसलमान लोगों ने तिरस्कार भाव से "हिन्दु" शब्द प्रचलित किया। अतः भारत के लोगों को अपने-आपको हिन्दू कहलाने में गर्व न मानते हुए उस शब्द का स्थाग करना जाहिए। उन दोनों मुद्दों से हम सहमत नहीं है। हिन्दू शब्द मुसलमानों का चाहिए। उन दोनों मुद्दों से हम सहमत नहीं है। हिन्दू शब्द मुसलमानों का चताया नहीं है। अनादिकाल से "स" तथा "ह" दोनों की अदन-बदल होतो वनाया नहीं है। अनादिकाल से "स" तथा "ह" दोनों की अदन-बदल होतो दही है। समजा—हमजा, साहासात, हाडाहाय, Semisphere—Hemis-

Xer.com.

phere, सप्ताह - हफ्ताह, Hardiogram - Cardiogram (सादिओ-ग्राम) जादि सन्दों के दोनों प्रकार के उच्चार सर्वत्र रूढ़ रहे हैं। उसी प्रकार सिन्य-हिन्द, सिन्यु-हिन्दु आदि दोनों उच्चार अति प्राचीनकाल संस्व है।

दूसरा मुद्दा यह है कि प्राचीनकाल से अरबों में हिन्दु नाम का बड़ा प्रमाब तथा सम्मान रहा है। इसके कुछ उदाहरण ऊपर दिए ही हैं। निजी मुन्दर या नाड़सी कन्याओं को अरबी लोग "हिन्दा" या "सँफी हिन्दी" स्हर पुकारा करते। संस्था के अंकों को तथा गणित को अरब लोग भारत की दिखा जानते हुए "हिन्दीसा" कहते थे। भारतीयों के प्रति अरव लोग बड़ी बदा और आदर रखते थे।

#### बाटों का विदेश संचार

दिख्यिय करने वाले क्षत्रियों में प्राचीनकाल में जाटों का अन्तर्भाव बा। वैनिकी या शासकीय कार्यों पर जाट लोग विभिन्न प्रदेशों में जाया-बाबा करते। बीचे उदाल के संग्राम से पूर्व चौचे खलीफा अली का खजांची एक बाट हिन्दू था। महंमद की पत्नी अयेषा के रुग्ण होने पर उसकी चिकित्सा एक जाट बैच से कराई गई थी।

कुछ ईरानी सन्दकीयों में हिन्दू शब्द का अर्थ चोर, डाकू, बदमाश, इरामजादा बादि विश्वा हुआ है तो सही तथापि उससे घवराकर हिन्दु नाम छोड़ देना योग्य नहीं होगा। जबसे ईरानी आक्रामकों ने भारत पर हमला बारम्म किया तब से निजी सैनिकों में भारतीयों के प्रति तिरस्कार भड़काने के लिए उन्होंने हिन्दु शब्द को चोर, डाकू, हरामजादा आदि गालीतुल्य बना छोड़ा। किन्तु यह देखने लायक बात है कि इस्लामी तवारी खों में हिन्दु चन्द कहीं नहीं निला है। भारतीयों को हिन्दू कहने की बजाय वे चौर, बाकू, कुत्ते, हरामबादे, कम्बस्त इत्यादि कहते रहे। पाठक अब यही देखें कि उत्पर उद्धृत सारे शब्द मूल अर्थ में कितने भिन्न हैं। कहाँ डाकू और कहा राष्ट्रको का पीछा करने वाला कुत्ता । तथापि ऊपर उल्लिखित सारी वासियों में हिन्दुओं के प्रति ईरानी मुसलमानों का तिरस्कार कूट-कूटकर.

अतः ईरानी शब्दकोष तैयार करने वालों की ही सरासर बदमानी है क उन्होंने चोर, डाक्, कुत्ते, हरामजादे, कम्बस्त आदि के साथ "हिन्द" क्षाब्द भी लिख डाला। आखिर ईरानी शब्दकोष तैयार करने बाले भी तो इंबार, धर्मान्ध, हिन्दुओं का तीव तिरस्कार करने वाले कट्टर मुसलमान ही थे। शब्दकीय तैयार करने के दिमागी कार्य में जाते-आते हिन्दुओं को एक साहित्यिक लात मारने का निही इस्लामी कतंव्य भला क्यों छोडते सगे ? अतः हिन्दुओं की बहादुरी इसमें होगी कि वे ईरानियों को उनके शब्दकीय में से हिन्दु शब्द का यह गाली-भरा अर्थ मिटाने की बाध्य करें। उनके उस प्रदूषण से भागकर गा घदराकर सिन्धुया इन्द् अर्थ का स्व-जातीय हिन्दु नाम त्याग देने में कहाँ की बहादुरी है ?

यदि हिन्दू नाम त्यागकर हम कोई और नाम ले लें और उस नए नाम का किसी अन्य भाषा के शब्दकोप में बुरा अर्थ दिख पड़े तो क्या हम बह नाम भी छोड़ देंगे ? अतः यह जान लेना आंवश्यक है कि किसी शब्द का अर्थ उस जाति के शीर्य, धैर्य और कर्तृत्य पर निर्भर करता है। यह भूलकर यदि हम ऐसा शब्द ढ्ढते रहें जिसका किसी भी भाषा में बुरा अयं नहीं निकलेगा, तो ऐसा शब्द कभी मिलने का नहीं।

इस सम्बन्ध में एक लाक्षणिक कथा है। एक बच्चे का नाम उसके माना-पिता ने ठनठनपाल एखा। युवा हो जाने पर उसके नाम को लेकर उसके माथी उसको चिढ़ाने लगे। उससे तंग आकर वह एक अच्छा-सासा नाम हुँडने चल पड़ा। रास्ते में उसे एक शब-पाश दिखी। उसने पूछा, "कौन मरा?" तो उत्तर मिला, "अगरनाथ चल बसे।" वड़े अचम्भे में पड़कर वह आगे बढ़ा तो एक दिन्द्र स्त्री दु.सी होकर गोबर के कण्डे बेच रही थी। नाम पूछने पर पदा चला कि उसका नाम "लक्ष्मी" है। और आगे जनने पर उसने कुछ दुष्ट लोग एक भगनीत युवक का वीा करते देखे। भागने वाले का नाम पूछने पर पता चला कि वह रधुवीर या। इस प्रकार एक के बाद एक नाम और काम सारे विपरीत ही दिलाई दिए। अतः वह जब घर लौटा तो उसके मुँह से उद्गार निक्या-

अमरनाथ तो मरंगा। लक्ष्मी लगाए कण्डों की पाल। Xer.com.

रचुढ़ीर भी बढ़ि भाग गए। ब्रास्या है नाम उन्हनपाल।।

हिन्दुओं के लीई और गत्रन में हिन्दु नाम की भान और दहशत बढ़ाने में ही बहादरी है न कि उन नाम को छोड़कर पलायन करने में।

बीर यह भी तो बात है कि जो मुनलमान हिन्दु शब्द को इतना घणित समभते है उन्हें क्यों न बार-बार स्मरण दिलाया जाए कि वे भी हिन्दुओं की मन्दान हो तो हैं। चौदह सौ वर्ष पूर्व कोई मुसलमान या ही नहीं। अतः हिन्दुओं को गाली देने में वे अपने आप पर यूक रहे हैं।

### इस्लाम और कृस्ती पन्थों का अन्त

महाभारतीय युद्ध के पत्चात् वैदिक संस्कृति का जो विघटन हुआ इसमें यक्का में शिवबंग उर्फ शिवभज पंच चल पड़ा। सन् १६७६ के नबम्बर १६ की इस्लाम को १४००वर्ष पूर्ण होते ही जिन २००-३०० अरबी व्यक्तियों ने काबा मस्टिर पर हमला किया वे महदवी पन्थ (Mahdwi Sect) के कहनाते थे। स्वध्टतया वह नाम 'महादेवी' यानि महादेव शंकर भरवान के अनुवावियों का चोतक है। यह दैदिक धर्म का कैंसा देवी योगा-बाँग है कि इस्तामी परम्परा में ही उनके निजी नाश की भविष्यवाणी रूड़ है। इस कियदन्ति के अनुसार-

आएगी मही बीमा, तो रहेगा न ईमा न मूसा । जिनका वर्ष है कि बीसकी बलाक्टी में जब इस्लाम को १४०० वर्ष पूर्ण होंगे, इस्ताम और ईसाई पन्यों का अन्त होगा। फ्रेंच अवलिया नॉस्ट्रडमस ने बार सो बर्ष पूर्व वंसी हो अविष्यवाणी की है।

वैते हो नव् ६२२ ईसबी में प्रस्थापित हुए इस्लाम को सन् २०२२ में १४०० वर्ष पूर्ण होते हैं, किन्तु इस्लाम की तर्प गणना में प्रतिवर्ष ११ दिन कम सिने जाते हैं। जनः उनकी मिनती के अनुसार यद्यपि १६७६ में बह विनाश की अवधि पूरी हो गई है, सही गणना के अनुसार सविध्यवाणी बाला इस्ताम का सर्वगाम सन् २०२२ तक पूरा हो जाना चाहिए। तथापि उस प्रविध्यवाणी की सस्पता की पहली अध्यक प्रत्यक्ष काबा पर हुए हमले में पाई गई। यद्यपि मळदी अरब कहूर इस्लामी देख है। उस देश में स्थित लावा के ३५ मील के घरे में किसी इस्लामेतर व्यक्ति का चंच प्रवेश मी तहीं होने दिया जाता। फिर भी महदवी कहलाने वाल अरबी मुसलमानों ने ही काबा पर जो हमला १६ नवम्बर, १६७६ को किया वह वैदिक देवता वंकर भगवान का एक चगत्कार ही समका जाना चाहिए।

### शिया-सुन्नी पन्थों का उद्गम

इस्लामी शिया पन्य विविभज उर्फ शिवा का अपश्रंश शिया कहलाया। सन्ती लोग वे मुसलमान हैं जो वैष्णवपन्थी थे। काबा मन्दिर के मध्य में बेबबादी विष्णु की मूर्ति थी और उस परिसर में अन्य ३६० मूर्तियां थी। वे सारी मूर्तियाँ छिन्त- भिन्न कराकर उसी परिसर में पैरों तले कुचले जाने के लिए सूरंगों में दवा दी गई। काबा में दीवार में आधा गड़ा हुआ एक शिवलिंग ही दृश्य अवस्था में आज विद्यमान है। मुसलमान लोग उसी की परिक्रमा करते हैं। तथापि अतिप्राचीन काल से टूटे-फूटे वैदिक संस्कृति के अर्वस्थान में जो वैष्णव और शैव पन्य थे वे आगे चलकर इस्लाम में मुनी और शिया कहलाए। वैष्णवी का अपभ्रंश सुन्ती हुआ और शिव का शिया बना। यह भेद आरम्भ से ही था। आगे चलकर खलीफा पद के विवाद में इन दोनों पक्षों में विरोध दृढ़तर हुआ। विद्यमान धारणा यह है कि महंमद के पोते हुसैन को खलीफा पट का अधिकारी मानने वाले शिया कहलाए। किन्तु इस विवरण से शिया शब्द की व्युत्पत्ति का रहस्य खुलता नहीं है।

#### वैदिक संन्यासी

"तवारी व ई तवारी अस् अहमारा उर हतारा" जैसे अरबी प्रन्थों में गेरए वस्त्र पहनने वाले वैदिक संन्यासियों का उल्लेख है। प्रथम खलीका अबूबकर के समय में वंदिक-प्रथा अबंस्थान से जब पूरी तरह नष्ट नहीं हुई यी तब नारंगी वस्त्र पहनने वाले वंदिक संन्यासियों का प्रवचन अवस्थान के नगरों में होता रहता था।

#### महमद का गेरुआ एवज

दिल्ली से प्रकाशित आंग्ल साप्ताहिक Organiser में एक अरबी विद्वान् लेखमाला लिखा करते थे। उन्होंने तिखा या कि महंमद पंगम्बर XAT.COM

का हबज मूलतः हिन्दू केसरिया ब्वज ही या, किन्तु जब कावा मन्दिर पर कन्जा करने के लिए महंमद ने निजी सगे सम्बन्धियों से ही संधर्ष करना बारम्भ किया तो दोनों विरोधी पक्षों के अण्डे एक समान वैदिकधर्मी गेरुए रंग के ही होने के कारण घोटाला होने लगा। अपना-पराया पहचानना कटिन होता रहा। अतः महंमद ने सुविधा हेतु निजी ध्वज हरे रंग का बना लिया। अतः इस्लाम का हरा रंग किसी धार्मिकता या पवित्रता के कारण न होकर लड़ाई-अगड़े से सम्बन्धित है। इसी कारण जहां भी हरा अण्डा रहेगा वहाँ कभी मान्ति नहीं होगी।

काबा मन्दिर को उड़ने वाली रेह से बचाने के लिए वैदिककाल में उसे लम्ब-चीड पेंस्ए रंग के खोल से दक दिया जाता। उस खोल को अरबी में जिलाफ कहते हैं। महमद का उस मन्दिर पर कब्जा हो जाने पर प्राचीन बैदिक प्रवा को तोड़ने के हेतु गेरुए रंग के गिलाफ के बजाय उस मन्दिर पर काले रंग की खोल चढ़ाई जाती रही है।

### हिन्दू लोगों पर अधिक विश्वास

त्कंस्थान या खोरासन के मुसलमानों पर अरव लोग कभी भरोसा नहीं करते ये यद्यपि वे सारे मुसलमान बन गए थे। किन्तु किन्यु के हिन्दु नोगों पर अरदों का बड़ा विस्वास होता दा। अरबों के खर्जाची और हिसाद-किताद रखने वाले सिन्धी हिन्दु ही हुआ करते थे।

अन् =१७ ईसबी के याकूबी नाम के एक अरब इतिहासकार लिखते हैं कि "भारतीय सोग बढ़े शास्त्री पण्डित होते हैं। उनके शास्त्रीय ज्ञान की और कोई बराबरी नहीं कर सकता। वे बड़े बिचारी होते हैं। आयुद्धिज्ञान में व बड़े बयसर है। अनेक शास्त्रों के उनके बड़े-बड़े ग्रन्थ हैं।"

#### वंदिक विद्यापन्य

प्राचीन दिश्व के अन्य लोगों की भाति खगोल ज्योतिए, गणित आदि सारी कटिल विद्यार्थों का ज्ञानं अरब लोग भी भारत से ही प्राप्त करते वं। उदाहरणार्वं बह्मस्युट सिद्धान्त नामक लगील ज्योतिय का जो संस्कृत धन्य है उसके बरबी बनुवाद का नाम "सिन्ध हिन्द" रखा गमा है।

बण्ड-खाडक्य नाम के एक अन्य संस्कृत ग्रन्थ के अरबी अनुवाद का शीपक है अरकन्द्र ।

सिदीकी लिखते हैं, "ऊपर लिखित ग्रंथ बगदाद में सन् ७७१ में पहुँचे। अल फजारी और याकूब बिन तारीक नाम के दो लेखकों ने भारतीय पण्डितों के सहाय्य से उन ग्रन्थों का अरबी भाषा में अनुवाद किया। कहा जाता है कि सन् ७३३ में एक भारतीय शास्त्री के कहने पर खलीफा मंसूर ने खगोल ज्योतिष के भारतीय ग्रन्थों का अध्ययन आरम्भ किया और उस पठन का खलीका पर बडा प्रभाव पड़ा। उसी प्रकार सुल्तान हारून-अल-रशीद के बरवक मन्त्रियों के प्रभाव से भी हिन्दू विद्याप्रत्थों का अरवीं में प्रसार हुआ। अल् फजारी के "किताब उभ् भिज्" नामक प्रत्य में हिन्दू ज्ञान का प्रभाव स्वष्ट दिखाई देता है। आठवीं शताब्दी के उत्तराई में बनाथा गया वह पंचांग है। क्रमसं नामके यूरोपीय लेखक कहते है कि मध्य-भारत में जो उज्जियिनी नगर है उसे केन्द्र मानकर वह जो पंचांग सिद्ध किया गया है उसका अरबी अपभ्रंश अरिन (Aria) किया गया है।"

प्राचीनकाल में "बैतूल हिकमत" नाम का एक अरबी संस्थान प्रस्थापित किया गया। उसके द्वारा विविध वैदिक शास्त्रीय ग्रन्थों का अनुवाद किया जाने लगा। अनुवादकारों में माणिक और धन उर्फ दोहन नाम के दो भारतीय विद्वानों के नाम ज्ञात हैं। धन का नाम इब्न-इ-दाहन लिखा गया है। ऐसे और भी संकड़ों भारतीय हिन्दू विद्वानों के नाम अरबी प्रतीय होंगे। किन्तु अरबी मुसलमानों की भारतीय हिन्दू नामों को अरबी-इस्लाभी रूप देकर तोड़-मरोड़ देने की जो बुरी आदत रही है उससे अच्छे-भले भारतीय नाम अरबी-इस्लामी तबारीखों में जानबूभकर हुबोकर लुप्त करा दिए गए हैं।

सावधानी की सूचना

सही इतिहास का संशोधन या अध्ययन करता चाहने बालों के लिए हम यहाँ एक गर्मभीर सूचना देना चाहते हैं। इस्लाम के अन्धे समयंकों ने इतिहास में यह ढिढोरा पीट रखा है कि इस्लाम के गठन के पूर्व अरबों में बंशान्ति, दंगा-फसाद, मार-पीट और सब प्रकार की अराजकता यी तथा

Xer.com.

हिन्यों की बड़ी दमतीय अवस्था थी। उस सामाजिक अवस्था को सुधारने के लिए इस्ताम की स्थापना हुई और इस्लाम के गठन के कारण सर्वत्र सुख-वान्ति, समता और समृद्धि छा गई। इतिहास की इस्लाभी तोड़-मरोड़ यहीं से जारम्य होती है।

इस दावे में पहली भूठी बात तो यह है कि इस्लाम शब्द का अथ 'शास्ति' या 'शरणागित' है। वह सरासर असत्य है। 'इस्लाम' वह ईशा-नवम् ऐसा संस्कृत शब्द है। दूसरा दावा कि 'इस्लाम के पूर्व लोग पिछड़े हुए या दबाई हुई अवस्था में थे' भी असत्य है। स्त्रियों को स्वतन्त्रता नहीं धी और समाज में अन्यवस्या तथा अशान्ति थी ! यह भी बनावटी बात

इस्ताम कोई धर्म नहीं है। कुछ चन्द दहशतवादियों ने सारी सत्ता और वन पर काबू करने के लिए अनपढ़ अरबी लोगों को गुमराह करके उनके द्वारा आतंक फैलाकर जूटमार मचाने के लिए इस्लाम के नारे का षड्यन्त्र रचा। लोगों को पकड़-पकड़कर दहशत देकर मुसलमान कहलवाने को बाध्य किया गया। आरम्भ से आज तक इस्लाम के प्रसार की एकमात्र गतिविधि छत्रवल और कपट की ही रही है। महंमद विन कासिम, गजनवी, गौरी, बनवन, बनाउद्दीन आदि से लेकर प्रत्येक सुल्तान, बादशाहः अन्य आकामक और दरबारी से लेकर फकीर तक सारे छोटे-मोटे मुसलमान हर प्रकार से हर क्षण बुहम जबरदस्ती से भयभीत किए गए लोगों की मुसलमान बनने पर मजबूर करते रहे।

शिवा तथा सम्पता का अन्त हो गया। प्रतिदिन लूटमार होने लगी। स्वियों को कात पढ़ें को नाक तक की अन्धेरी कोठरी में बन्द करवा दिया गया। कुराण पढ़ना वा रटना ही शिक्षा की परिशीमा बन गई। इस तरह इस्ताम के अत्याचारों का एक गम्भीर नया संकट विश्व के लोगों की स्ताने तथा, जैसे पौराणिककाल के राक्षसों का इस्लामी आकामकों के क्य में पुनर्जन्म हुआ हो। सातवीं वाताव्दी से आरम्भ हुआ यह संकट अर्व-स्वान से तकर मलयेशिया और इण्डोनेशिया तक की वैदिक संस्कृति की नगातार राहु-केंदु जैसा निगल-निगल कर आतंक और हाहाकार मचाता TEF !

सन् ३१२ ईसवी से सात सी वर्ष तक ईसाई घम भी इसी प्रकार ब्ह्याचार, छल-कपट, लूटपाट और मारपीट द्वारा मारे यूरोप में फैलामा तया। अन्तर केवल इतना है कि जहाँ ईसाई लोग अब सम्य और शिक्षित इन गए हैं, मुसलमान हर प्रकार से सातवी शताब्दी की कूर, बबर मन:-हियति में ही अभी तक अपने-आपको जकड़े हुए हैं।

### कला और विद्या के पुनरुत्थान का झूठा दावा

इस्लाम की स्थापना से लूटमार ही मुसलमानों का एकमेव धन्धा बन जाने से इस्लाम व्याप्त प्रदेशों में कला और विद्याओं में काला अत्वेरा छाकर खग्रास ग्रहण जैसा लग गया। अतः अरबों की शिक्षा और कला का जो ढोल पीटा जाता है वह इतिहास की एक बड़ी हेरा-फेरी है। अरबों की विद्या, कला आदि का जो वोजवाला है वह इस्लामपूर्व अरवों का है। इस्लामी साहित्यकारों से उस इस्लाम पूर्व ख्याति को उलाइकर इस्लामी काल जो जोड़ दिया है। उन दिनों सारी लिखाई हाथ से ही होती थी।अतः अतिप्राचीन ग्रन्थ भी प्रत्येक पीढ़ी में पुन: हाथ से नए ताड़पत्र या कागज पर उतारे जाते थे। उन ग्रन्थों को दुबारा निजी हस्ताक्षर में उतार लेने-वाते ने लिखवाई की तारीख अंकित करते का प्रश्न ही नहीं था। अतः उन प्राचीन ग्रन्थों की हस्ति जिल्ला प्रति इस्लामीकाल की कह देना आसान था।

अरबी लिपि इस्लामपूर्व की है

यदि कोई कहे कि दाई से बाई तरफ लिखी जाने वाली अरबी (इस्लामी) लिपि में वह दस्तावेज या पोथियों होने से वह इस्लामीकाल की ही होनी चाहिए तो वह दावा भी गलत होगा, क्योंकि गद्यपि प्रचलित अरबी (फारसी, उर्दू आदि) लिपि दी इंसंगति के कारण अनवधानी से इस्लामी समभी जाती है तथापि वह लिपि इस्लाम की स्थापना से पांच मी वर्ष पूर्व प्रचलित की गई।

हास्त-अल्-रशोद का बड़प्पन काल्पनिक तो नहीं है

हाहन-अल्-रशीद के बारे में इस्लामी लेखकों ने बड़ा शोर मचा रहा है कि वहा दयालु, दानी, उदार, विद्वानों का आश्रमदाता आदि घा। सेकिन XAT.COM

YER इतिहास के अस्थासकों को हम चेतावनी देना चाहते हैं कि इस्लामी फकी रों के बारे में भी वही डोल पीटा गया कि वे बड़े दयाल, धर्मातमा और सन्त-महात्मा थे। ऐसे इस्तामी प्रचार से धोखा नहीं खाना चाहिए। प्रत्येक क्कोर का सही बरिव यदि निर्मयता से और सच्चाई से पढ़ा जाए और बारीकी ने लोका जाए तो ने लगभग सारे ही फकीर जूर, अत्याचारी, रंगीते, धोखाधड़ी करने वाले दिखाई देंगे। अतः निष्पक्ष सूक्ष्मता से और बोबर बुद्धि से हास्त-अल्-रधीद के नहीं चरित्र का भी पुन:आंकन हम बादरणक ममसते हैं व्याज तक का इतिहास-लेखन, अध्ययन, संशोधन इस्तासी गुणगान के मंग के नकी में होता रहा है। ऐसा किए जाने का एक और बहुत बहु। कारण था कि इस्लाम के पक्ष में इतिहास की जितनी अधिक तोड-मरोड करी जाए उतना अधिक मानसम्प्रान उस अधिक को वाची-देह€ दृग से दिया जाने लगा। मान-सम्मान, सरकारी मान्यता,

ण्डवियो, अधिकार, सम्पत्ति आदि के जालच में फैसते-फैसते इस्लामी

स्थानद हेतु इतिहास विकृति की कोई सोमा ही नहीं रही। इस प्रकार

इस्लामी पक्ष में ही इतिहास लिखा जाए नो वह सही है, अन्यथा वह अनु-

चित है ऐसी सार्वजनिक बारणा बन गई है। उस मिथ्या मार्ग से इतिहास-

लेकन को मोडकर उसे निर्भीक सत्वता के नागे पर ले आना हमारा मुख्य

च्चेव हैं। इस्लामी विचारणारा का ढाँचा ही कुछ ऐसा है कि उसमें ढाँग, दुराबार, कृष्ता और असस्य का ही पुरस्कार होता रहता है। अतः उसमें हास-जन्दरीह नाम का कोई सद्गुणों का पुनला निर्माण हुआ हो, यह हाथों के सीव जैसी असम्भव बात लगती है। यदि अनाचारी होते हुए शी हास्त-अन्-रशीद को इस्त्रामी परम्पदा का कीतिमान माना गया हो ती बहु देवन इसलिए कि इस्लामी परम्परा में अदव के नाम पर वेजुमार ब्धानद की बुवाई होती रहती है। इस्लामी मुशायरों में इसकी नमूना देखने को मिलता है। बुरे-मे-बुरे शायर के शेरों पर 'वाह-बाह' की खुआ-मही बीछार करते-करते लोग उधर दूसरी तरफ मुँह छिपाकर कानाफूसी में शाबर की निन्दा भी करते रहते हैं।

THE REST OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY.

### हिन्दू कारीगरी की अरबों में ख्याति

सन् ८६८ ईसवी में जिसकी मृत्यु हुई ऐसा एक अरवी लेखक अब उमर जाहिभ, बसरा नगर निवासी था। उसके ग्रन्थ का नाम है 'रियासत इ-फलक्स्सोदन अल्-अल् वेदन'। उसमें उसने निसा है कि भारतीय दिहान कनज्योतिष और गणित में बड़े प्रवीण हैं। आयुर्वेद में भी वे बड़े कुलल हु और वे जटिल रोगों की अच्छी चिकित्सा करते हैं। वे दुशल मृतिकार होते हैं। इमारतों के प्रवेशद्वार के कमानों पर वे रंग-विरंगी चित्रकारी करते हैं। सर्वोत्तम बौद्धिक खेल 'शतरंज' के निर्माता भारतीय लोग हो है। भारतीयों की तलवारें बड़ी घारदार होती हैं और वे तलवार बड़ी सफाई से बलाते हैं। मन्त्रों से बिष उतारने का कौशल्य भारतीयों में है।"

सिद्दीकी के लेख में उल्लेख है कि अंकगणित, दशमलव-पढ़ति, बीज-गणित, त्रिगुणमिति, भूमिति आदि गणित की विविध शासाएँ अरव नाग भारतीयों से ही सीसे।

कई लोग यह समभ बैठे हैं कि "अल्-जिवर" यह अरवी नाम होने से Algebra उर्फ बीजगणित पद्धति अरबों ने ढूँढ़ निकाली होगी। किन्तु स्वयं अरव लोग मानते हैं कि वह शाखा वे भारत से सीसे। इससे संशोधक ने इस बात का ध्यान रखना चाहिए कि प्रचलित नामों पर सबंदा निमंर रहना योग्य नहीं होता।

भवनों के प्रवेश द्वारों के कमानी को रंगों से चित्रित करने की भारतीय प्रया का उल्लेख अबु उमर जाहिक ने किया है। उसे पाठक विशेष च्यान दें। भारत स्थित ताजमहल उर्फ तेजोमहालय और समरकन्दनगर में जिस विशाल महल को तैम्रलंग भी कब कहा जाता है दोनों के कमानी प्रवेश द्वार पर भी रंगीन चित्रकारी है। अतः वे सारे हिन्दू भवन सिद्ध होते हैं। शाहजहाँ ने अंशतः उस हिन्दू चित्रकारी की मिटाने के लिए उसे निकालकर उन्हीं खाँचों में कुराण की आयतों बाले पत्थर के टुकड़े जड़वा दिए। इसीलिए ताजमहल पर कहीं आड़ी पंक्ति में, तो कहीं सिकुड़ी खड़ी जगह में कटपटांग पद्धति से कुराण जड़ दिया गया है। ऐसे कितने ही छोटे-मोहे मुद्दों से इतिहास-संशोधन में उचित और महत्वपूर्ण निष्कर्ष निकाले जाते हैं।

хат.сом

कुराण में संस्कृत शब्द

इसरे एक इस्लामी-लेखक मुलेमान बदबी बताते हैं कि चार हिन्दी

या सस्तृत इत्य कृरान में बार-बार उहिलासित हैं। वे हैं अम्बर, कस्तूरी, अंभादित (मोंड या अदरख) और कपूर। बुद्ध का भी उल्लेख कुरान में

किल-किक (मानो कपिलवस्तु नगर का निवासी) नाम से हुआ है। अरबी माहित्य में बार-बार प्रयोग होने वाले अन्य भारतीय शब्द हैं—

बन्दन, ताम्बूल, कर्णपूल, निलोफर, बेल, जयफल, त्रिफला, बलीला, हवीता, केंफ्स याति क्यास, छिट् (याति विट), नजित याति नारियल, अम्बुङ और फुलफुल यानि पिपली।

वंदिक धर्म प्रमुख शंकराचार्य

इस्तामपूर्वकाल में इराक के बगदाद उर्फ भगवद्नगर में एक वैदिक धर्मपीठ था। उसके पीठाघीरा को परमक कहा जाता था। उसके पीठ का नाम या नविवहार। उसका विगड़कर नवबहार ऐसा अरबी उच्चार बन गया। किन्तु उससे पता चलता है कि उससे भी एक और प्राचीन वंदिक बिहार या।अन उमारी द्वारा निसे "मसानिकूल-अवसर-फी-मामलीकूल-अमसर" प्रत्य में उल्लेख है कि वह एक बैदिक हिन्दू सम्राट ने प्रस्थापित किया वा। उस धर्मप्रमुख को केवल प्रमुख-परमुक कहते-कहते उसका अरबी इस्तामी जप अंश बरमुक, बरमक (वर्मक) बन गया। अन्तिम हिन्दू प्रमुख की धर्मशिक्षा कश्मीर के पण्डितों द्वारा हुई थी। अरबों पर जब इस्तामी धर्म चौपा गया तब उस गारकाट में उस नवविहार धर्मपीठ के बैदिक वर्मगुर की मारकर वह धर्मपीठ समाप्त कर दिया गया। तथापि इस परमक पराने के प्रति जनता का परम्परायत आदर होते के कारण इस्लामी इराक प्रदेश या शासन परमंत्र उर्फ दर्ग केल के हाथ आकर वही इराक के मुसलमान शासक बनने । इराक का शासन आंधुनिक युग में प्रवासन्त्रकाही बनने से पूर्व द सक का राजवंश वर्मक ही कहलाता था।

#### मगबद्दनगर बगदाद

विद्रोकी के लेख में उल्लेख है कि बगदाद नगर (जो हिन्दू मैदिक शस्कृति और वेदविचा का केन्द्र था) स्वयं संस्कृत नाम है। भग (उर्फ

बग यानि "ईश्वर") और "दाद" (यह दल यानि दिया हुना इस अर्थ का संस्कृत शब्द है, यानि ईश्वर का दिया हुआ-भगवद्दत नगर । तथापि खलीफा अल् मंसूर ने ७६२-६३ में वगदाद नगर का निर्माण किया ऐसी घोंस इस्लामी इतिहास में एड है। यह भी कहा जाता है कि भारतीय स्थपति और नगर-निर्माताओं के शास्त्रीय सहाय्य द्वारा खलीका मंसूर ने योजनानुसार बगदाद का निर्माण करवाया। वह गोलाकार नगर इस्लाम का पहला नगर कहा जाता है।

ऐसी इस्लामी धौंसों की पोल खोलने का तन्त्र सीखना आवश्यक है। नगर क्या एक वर्ष में बन जाता है और बसाया भी जाता है ? यदि नगर-निर्माण ही नहीं हुआ था तो खलीका मंसूर आरम्भ में बगदाद में किस प्रकार रहता था ? यदि वह नगर इस्लाम का बनाया प्रथम नगर होता तो उसका नाम इस्लामाबाद होना चाहिए था। यदि वह नगर मुसलमानों ने बनाया होता तो उसका नाम संस्कृत क्यों होता? उसे केवल इस अर्थ से पहला इस्लामीनगर कहा जा सकता है कि इस्लाम ने कब्जा किया हुआ बह पहला नगर था। बैसे भी वह नगर हिन्दू कारीगर और हिन्दू बास्त्रीं से बना था। खलीफा मंसूर को उस नगर-निर्माण का श्रेय देना इस्लामी हेरा-फेरी का एक बड़ा उदाहरण है। ओ बगदाद नगर अति प्राचीनकाल में बना था उसे सन् ७६२-६३ में बना हुआ कहना ऐतिहासिक अपराध है। कालकम की ऐसी विंवाल हेरा-फेरी इस्लामी इतिहास का एक बड़ा दोष है। इस्लामपूर्व वैदिक हिन्दू बाल का अरव लोगों का गौरव उखाइकर उसे इस्लामी काल में शोपत करने के इस्लामी लेखकों की चाल से आज-तक के अधिकांवा यूरोपीय ईसाई लेखक धोखा खाकर इस्लाम की चित्र-कला, बास्तुकला, नगरनिर्माण, विद्याविकास, गणित और उमोतिए में प्रवीणता इत्यादि मुतलमानों की अनाप-रानाप स्तुति करते आ रहे है। उनके वे सारे ग्रन्थ निकम्मे और निराधार माने जाने चाहिए। हमारे -निष्कर्ष पर मनन, चिन्तन करना उनके लिए लाभदायक होगा। यह हमारा निष्कपं हे कि Construction is all Hindu, Destruction all Muslim" यानि निर्माण हिन्दू करते हैं, मुसलमान केवल विनाश करते रहे है।

XOI.COM.

N. J. Dawood नाम के एक मुमलमान लेखक हैं। उन्होंने कुराण कुराण का इतिहास

का जांग्न अनुवाद प्रकाशित किया है। उसकी प्रस्तावना में वे लिखते हैं-"कुराज का प्रत्येक शब्द स्वर्ग में रखे हुए जिलालेख से अल्लाह ने देवदूत

विश्वित द्वारा महंमद को जैसा सुनाया वैसा लिखा गया है। "बारम्भ की थोड़ो पंक्तियों और बीच-बीच'में कहीं-कहीं, स्वयं

महंभद या देवदूत वेश्वियल कुछ कहते हुए बताए गए हैं; अन्यया अन्यत्र

कुराण में स्वयं अस्ताह के शब्द ही अंकित हैं। "मक्का के लोग कावा में सेमेटिक जाति के प्रमदेवता अस्लाह के

अनिरिक्त कई देवियों की भी भक्ति करते थे। वे देवियां अल्लाह की

क्र्याएँ कही जाती यीं।

"इस्ताभी परम्परा के अनुसार रामध्यान (रमजान उर्फ रामादान) के मास में एक रात सन् ६१० के लगभग महमद जब निद्रा में था या समाबिस्य या नव देवदृत गेवियल ने प्रकट होकर महंमद से आज्ञा की-"बोलो"। तब महंमद ने पूछा "क्या बोलूं?" गेब्रियल ने कहा "मैं जो कुछ सुवार्जमा उसे तुम दोहराते जाओ"। यह सूचना गेन्नियल ने तीन बार दी। कुराण का अर्थ है दोहराना या मुख से जाप करना—प्रार्थना करना, बोनना । "उस अल्लाह का नाम जपो जिसने छियर (लहू) से मानव का निर्माण किया। कुराण में अल्लाह अपने-आपको प्रथम पुरुषी बहुवचन में "इम" कहकर बोलता है। कई बार प्रथमपुरुषी एकवचन में अल्लाह स्वयं को "मैं" कहकर दोलता है। कभी-कभी प्रयस्य की भूमिका में अल्लाह का निर्देश "वह" मध्य में भी हुआ है। कई बार एक ही वाक्य में अल्लाह का निर्देश "हम्", "मैं" और "वह" ऐसे ठीनों प्रकार से हुआ है।

"बोतो तुम्हारा बल्लाह् वड़ा मुन्दर है। उसने निजी कलम से मानव को ज्ञान दिया"।

"उस गमाजिस्य अवस्था से अब महंगद सामान्य स्थिति में आया ती बमाबि में सुने वे देवी बब्द महंमद के हृदय पर पक्के अंकित हो चुके

"माचीन क्यों का बिकार मानवों को पुन: विदित कराने के लिए

भेजा हुआ मैं अत्लाह का दूत हूं"। यह महंमद की दृढ़ मावना थी। किन्तु कोई ईश्वरी चमत्कार कर बतलाने की मुक्ते कोई सिद्धि प्राप्त नहीं है ऐसा महंगद का कथन था।

प्राचीन धर्मग्रन्थों को दिकृत करने का आरीप बहूदियों पर कुराण ने लगाया है। ईसाइयों पर भी ईसा को देवपुत्र मानकर उसकी वृद्या मिन करने का आरोप कुराण में अंकित है।

"समय-समय पर कुराण की आयतें मईमद को मानसिक संदेशों द्वारा प्रकट कराई गई। आरम्भ में महंमद के अनुयायी आयतें रट लेने लगे।

महंमद के जीवनकाल में आयतें ताड़पत्र, पत्यर, ईंट, कवेलु, दीवार आदि पर जैमी-तैसी लिख रखी गईं। द्वितीय खलीका उमर के समय में विखरी हुई सारी आयतें इकट्टी की गई। सलीका उस्मान (६४४-६५६) के समय कुराण का प्रथम प्रामाणिक संकलन बनाया गया। जायतों के विविध प्रकरण बनाए गए और लम्बाई के अनुसार दीर्घतम प्रकरण प्रयम, सबसे छोटा प्रकरण अन्त में इस प्रकार कमलगाकर बो कुराण सिद्ध किया गया वही अब सर्वत्र प्रचलित हो गया है।

"कुराण में ऐसे कई वचन हैं जो या तो किसी को समझ ही नहीं बाते या उनके अनेक अर्थ लगाए जाते हैं। कई प्रकरणों के आरम्भ में 'ब', 'ल' "म" आदि कुछ अक्षर अंकित हैं, उनके प्रयोजन अथवा अर्थ का भी कोई पता नहीं लगता। कई टीकाकारों ने उन शब्दों का प्रयोजन बतलाने का यत्न किया है किन्तु वह सफल या सर्वमान्य नहीं हुआ है। कई टीकाकारों ने तो कहा है कि "उन अक्षरों का अर्थ या प्रयोजन अस्ता ही जाने, भला हम क्या कह सकते हैं।"

इस प्रकार कुराण का पाठकों से परिचय करा देने के पश्चात् हम जपर

कहै विविध मुद्दों का कुछ विश्लेषण प्रस्तुत करना बाहेंगे-

रे. अल्लाह द्वारा मानव के मार्गदर्शन के लिए दिए गए अन्य कुराण की यह व्याख्या उचित नहीं क्योंकि कुराण में ऐसे कई फालतू अक्षर सम्मिलित हैं जिनका कोई प्रयोजन ही नहीं जान पड़ता। कई आयतों का भी अर्थ नहीं लगता । कई आयतों के भिन्न-भिन्न अर्थ लगाए जाते हैं।

२ क्योंकि कुराण अरबी भाषा में कहा गया, इसलिए वह केवत

XOT.COM

हो जाना स्वाभाविक था।

अरबों के मार्गदर्शन के लिए हो हो सकता है। समस्त मानवों के लिए जो मन्य हो वह उस भाषा में होना चाहिए जिसे सारे मानव जानते हों। जैसे कृतयुग के आरम्भ में जो देद दिए गए वे इसलिए संस्कृत में दिए गए कि

उस समय मारे मानवों की भाषा केवल संस्कृत ही थी। ३. महंमद पूर्वतः निरक्षर था। वह न ती लिखना जानता थान

पहला। ऐसी अवस्था में जब महमद अंधेरी गुफा में एकाकी ध्यानमन अवस्था में हो तो महंगद के मन में प्रकट होने वाली कुराण की लम्बी-चौड़ी बायतें किस प्रकार ध्यान में रह सकती थीं और उन आयतों को कौन कैसे लिख सकता या ? आरम्भ में तो महंमद के कोई अनुयायी भी नहीं थे जिन्हें आवते सुनाकर लिखी जा सकें और उस समय अवस्थान में लगभग कारे हो नोग जब अनगढ़ ये तो कुराण की आयतें लिखी किसने ?

४. इंट, पत्यर, दीवार आदि पर आयते यदि कोयला, पत्थर, इंट अर्थि से लिखी भी आएँ तो उन पर लिखी सामग्री २-४ दिन में मिट जाएगी या बस्पष्ट हो जाएगी या इंट-पत्यर आदि पर जो प्राकृतिक छटाएँ-रेक्षाएँ बादि हों उनसे घुल-सिनकर या तो पड़ी नहीं जाएमी या उसका कोई और हो अर्थ हो जाएगा। उतने भिन्न आकार, प्रकार, भार आदि वानी तेल-मामग्री इकट्टी रखना और पच्चीत-तील वर्षी के पश्चात् पढ़ी जाना बड़ी अटपटी, अविश्वसनीय बात प्रतीत होती है। अत: हुआ यह होगा कि महंमद की मृत्यु के पश्चात् जिन चन्द व्यक्तियों के हाथों में सत्ता ना गई उन्होंने इण्डे के जोर से जो चाहे आयतें लिखवा दीं और कह दिया कि महमद ने गुफा के एकांतवास में दही आयतें सुनीं।

और हुआ भी ठीक ऐसा ही। इस्लाम के इतिहासकार बतलाते हैं कि महंबर को मृत्यु के परचात् उसके अनुवारी विविध प्रदेशों में भिन्त-भिन्त अध्यते रटा करते थे। इससे अनेक गुट वनकर इस्लामी पंथ के टुकड़े ही जाएँव ऐसी प्रस्पक्षा जब दिखाई देने लगी तब खलीका के सलाहकारों ने कुराण का एक पनमाना संस्करण बनाकर इण्डे के जोर पर विविध प्रदेशों के इस्तामी अनुषाषियों पर योग दिया और अन्य भिन्न कुराण सब नध्ट करदा दिए। ऐसा करने में महंमद ने मुनी हुई मूल आयतें कुछ हद तक वनस्य कुर्त-मुख्त होकर अन्य क्योलकल्पित सामग्री कुराण में सम्मिलित

प्र. 'स्वगं में जो कुराण शिलापट्टी पर जैसा लिखा है वैसा ही समाधिस्य अवस्था में महंमद को सुनाया गया और वही अब मुद्रित पुस्तकों के इन में उपलब्ध हैं, यह दावा भी इसलिए उचित नहीं लगता कि महंगद की जब लिखना-पढ़ना कुछ आता ही नहीं या तो सर्वज्ञानी अल्लाह ने जनपढ़ महमद को एक लम्बे-चौड़े कुराण रूप संदेश का माध्यम क्या बनाया ? अन्य किसी लेखन-प्रवीण व्यक्ति को कुराण क्यों नहीं लिखवाया ? क्या ऐसे व्यक्तियों की विश्व में कमी थी ? और यदि महंनद की ही सुनाना या तो अल्लाह ने निजी चमत्कार द्वारा रातींरात सर्वप्रथम महंमद को ही लिखा-पढ़ाकर विद्वान बनाकर उसके पश्चात् कुराण क्यों नहीं मुनाया ?

इ. वैसे भी स्वर्ग में लिखे मूल शिलापट्टों के अनुसार ही पृथ्वी पर उपलब्ध कुराण है यह दावा भी इसलिए गलत है कि कुराण को विविध प्रकरणों में बाँटकर लम्बे प्रकरण सर्वप्रथम और छोटे प्रकरण तरास्वात् यह कम पृथ्वी पर लगाया गया।

 आयतें लिखी हुई ईंटें, पत्यर आदि सामग्री २४—५० वर्ष तक किस स्यान पर मुरक्षित रखी गईी यदि कोई ऐसा स्थान होता दो इस्लमी परम्परा में उस स्थान को महान तीयं की पवित्रता प्राप्त ही जाती। अतः इस्लामी परम्परा का वह दावा निराधार-सा लगता है। वह पवित्र लेख-सामग्री अब उपलब्ध क्यों नहीं है ? उसे किसने नष्ट किया वह भी एक पहत्त्वपूर्ण प्रश्न हैं?

द. कुराण की आयतें जिस कम में स्वर्ग से उतरी उस कम से जब रखी नहीं गई हैं और उस कम में वह पढ़ी भी नहीं जाती तो इससे निष्कर्ष निकलता है कि कुराण बाहे उल्टी-सीधी, ऊपर-नीचे, आग-पीछ जैसी भी पढ़ों, उसमें कोई अन्तर नहीं पड़ता। क्या ऐसा ग्रंथ ईरवरीय ग्रंथ कहा जा सकता है ? स्वर्गीय कुराण में आरम्भ से अन्त तक वया कोई तर्क-कम नही है ? यदि वैसा कम हो तो क्या उसकी आयतें आग-पीछे करने में वह कम बिगाड़ा नहीं गया ?

the Contract of the Party of th

Xel.com.

महंमद द्वारा वेदों का पुरस्कार

विधामियों के प्रति पूर्ण घुणा तथा तिरस्कार दर्शाने का जो प्रशिक्षण

बरों से सप्तजिदों तक प्रत्येक मुसलमान को बचपन से पग-पग पर दिया जाता है उससे इस्लाम को राक्षसी अवस्था प्राप्त हो गई है। इसके बजाय. यदि अन्य-पर्मियों से सद्भाव से रहने का सबक मुसलमानों को दिए जाने की व्यवस्था हुई तो विश्व की पचास प्रतिशत अवांति मिट जाएगी।

ऐसी सील का एक उदाहरण में नीचे दे रहा हूँ। आज तक मुल्ला भौतवी इमाम आदि कुराण पर भाष्य लिखने की चेप्टा करने वाले इस्लामी विद्वान गत १४०० वर्षों में हजारों हुए होंगे तथापि विधिमयों को तिरस्कृत द्धि से देखने के उनके रवैये के कारण वे कुराण में अन्तर्मृत कुछ मौलिक बातें बहण नहीं कर पाए हैं। वे महत्वपूर्ण मुद्दे उनकी दूषित धर्मान्ध दृष्टि से ओमत रह गए।

उदाहरण महंमद का देदों के प्रति आदर और महंमद हारा वेदों का पुरस्कार । N. J. Dawood के ग्रन्थ की प्रस्तावना का हमने ऊपर उल्लेख फिया है। उसमें निसा है-Mohammed...Firmly Believed that he was the messenger of God sent forth to confirm previous scriptures. The Koran accuses the Jews of corrupting the scriptures and Christians of worshipping Jesus as the son of God.

उसका अनुवाद इस प्रकार होता "महंमद का यह पूरा विश्वास था कि अल्लाह ने उसे प्राचीन धर्मप्रन्थों का पुन: पुरस्कार करने के लिए भेजा है। वहदियों ने प्राचीन संघों को विकृत किया है ऐसा दोष उन पर कुराण में नगाम गया है। और देवपुत्र कहकर ईसा की पूजा करने वाले ईसाइयों की निन्दा की गई है।"

पहृदियों से भी प्राचीन धर्मग्रन्य विश्व में वेदों के अतिरिक्त अन्य कोई है ही नहीं। अतः महंमद की वेदों पर श्रद्धा थी और वेदों का पुरस्कार करना वह निजी अवतारी कार्य समभता था, यह बात स्पष्ट हो जाती है। वह ब्यान में लेकर पदि मुसलमान लोग भी वेदों का पठन-पाठनं आरम्भ कर दें तो विश्व में मुख-मान्ति और एकता प्रस्थापित हो जाएगी ?

महाभारतीय युद्ध के पश्चात् अरव लोग वैदिक सम्यता से विछड़ जाने के कारण वेदों का पुरस्कार करने के लिए भेज जाने का महमद का विश्वास उचित था। और एक प्रमाण यह है कि अरव लोगों को कुशाई और स्थामई (Cushites और Semites) कहा जाता है। 'कुव' राम का पुत्र या और 'इयाम' कुष्ण का नान है। इस्लाम-पूर्व काल में अरब लोग राम और कृष्ण के अनुषाधी थे।

### अवंस्थान पर कुश का अधिकार

Sir William Drummond द्वारा लिखित एक ग्रन्य का नाम है Origines । प्रकाशक है A. G. Valpy, Red Lion Court, Fleet Street, London) उसके खण्ड ३ व ४ के पृष्ठ २१४ पर उत्लेख है कि "कुश के कुल दाले नाम के कई वंशज नि:सन्देह अनादिकाल से अवस्थान में बसे हुए थे। कुश राम का पुत्र था। अफीका और अर्वस्थान का कुश के साम्राज्य में अन्तर्भाव था"।

दिश्व सम्राट होने से राम का अधिकार अफ्रीका और अवस्थान पर भी था। राम के उत्तराधिकारी के नाते कुश का अबंस्थान तथा अफीका खण्डों पर शासन रहा।

#### क्रजा

महाभारतकाल से दिश्य में कृष्ण की प्रतिष्ठा बढ़ी। उसे मुरलीबर, बालकृष्ण, मुरारी, गिरधर, इयान, कान्हा ऐसे अनेक नामी से जाना जाता है। अतः राग और कुश के वैदिक नाम्राज्यांतर्गत अफीका और अरब प्रदेशों पर महाभारतकाल में Cham उर्फ स्थाम का अधिकार हो गया। यहूदी और अरबी भाषा तथा जीवन अथा को Sematic कहा जाता है। वह कुष्ण के इयाम नाम के कारण है। इसके अन्य प्रमाण भी इसी यन्य में बन्त एन्द्रभाँ में हमने दिए हैं।

Sir William Drummond के ऊपर उल्लिखित यथ के पृष्ठ ३६४ पर अवस्वान की एक नदी का नाग 'राम' बताया गया है। शिष्टी वस

पृष्ठ ३६८ पर उल्लेख है कि Amru - Chief of one of the

Xel.COM.

most ancient tribes ... compelled to cede Meeca to the Ishmelites, threw the black stone and two Golden antislopes into the nearby well. Zamzam । वानी "इव एक अतिप्राचीन टोली into the nearby well. Zamzam । वानी "इव एक अतिप्राचीन टोली के मुख्या अनक को, ईसमाइलियों की मंक्का यहर सोंप देना पड़ा, तब हमने विषत्तिय और बारहसियों की दो स्वर्णमूर्तियों भागभम कुएँ में फैंक हमने विषत्तिय और बारहसियों की दो स्वर्णमूर्तियों भागभम कुएँ में फैंक हमने विषत्तिय और बारहसियों की दो स्वर्णमूर्तियों भागभम कुएँ में फैंक

नका नगर स्थित काबा मंदिर के शिवलिंग का यह एक प्राचीन करने हैं। शिव को पशुपति कहे जाने के कारण काबा मंदिर में बारहसिंगा की पशुओं की भी मूर्तियाँ थीं। बाराणसी पर हुए मुसलमानों के हमलों दे समय जिस प्रकार वहां के उपाध्यायों ने शिवलिंग को जानवापी में भोंक दिया उसी प्रकार का संकट काबा वाले शिवलिंग पर भी आया था, यह बात कपर दिए उद्धरण से स्पष्ट है। एक दूसरे से अति दूर स्थित उन दोनों प्राचीन शिवलिंगों पर समान आपत्ति आ पड़ना एक देवी योगायोग ही प्रतीत होता है।

इस्माइन और इस्माइनी बब्द आजका मुसलमानों के निदशक समभे जाते हैं। वास्तव में वह ईशालयम् इस संस्कृत शब्द के विकृत रूप हैं। ईशालयम् यानी देवमंदिर। अतः उस मन्दिर के भक्तगण ईशालयमी कहलाते ये। उस शब्द का रिकृत उच्चार "इस्माइनी" हुआ है। इस प्रकार इस्माइनी और बन्च इस्तामी पंथों को उनकी मूल प्राचीन वैदिक, हिन्दू, सनातनी, जाये प्रवा का बान कराना आवश्यक है।

### अबस्यान को वैदिक परम्परा

Sir William Drummond के प्रत्य के पृष्ठ ४११ पर उल्लेख है कि "प्राचीनकाल में Tsabaism ही अरबों का धर्म था। वही Tsabaism समस्य कानकों का धर्म था''। उस धर्म के तस्य उस समय के सारे ही मृत्यक मानके थे।" इस प्रत्य में प्रस्तुत हमारे सिद्धान्त की पूरी पुष्टि इसप्ट के बचन से होती है कि प्राचीनकाल में नारे मानवों की एक समान सन्यता थी। वह वैदिक संस्कृति ही थी। पृष्ठ ४३६ से आगे इमण्ड के ग्रंथ में काबा के मंदिर में जी ३६ अ
मूर्तियां थीं उनमें से कुछ उद्धृत हैं। महंमद द्वारा उस मंदिर पर कब्बा
कर सारी मूर्तियां तष्ट कर देने के कारण, नष्ट मूर्तियों का मुना मुनाया,
आधा-अधूरा जो ब्योरा मिलता है, वह इस प्रकार है—

एक मूर्ति किसी पक्षी की थी। हो सकता है वह गढ़ की हो। क्योंकि प्राचीन अरथी अवदीयों में गढ़ की पूर्तियों तथा विश्व प्राप्त हुए हैं। दूसरी मूर्ति का नाम Al Debaran उल्लिखित है। यह देव बरण का अपभ्रंभ है। Al Dsaizan यह शैतान Saturn उर्फ शित का अरबी अपभ्रंभ है। Allat देशी की मूर्ति का उल्लेख कुराण में आया है। इस्लाम में भगवान के लिए प्रचलित अल्लाह नाम उसी देशी का है। संस्कृत में अल्ला यह नाम माता और जगन्नाता के लिए आता है। भारत में अल्लागिर स्वामि नाम प्रचलित है। अल्लागिर यानी देशी के मंदिर वाला गिरिया पहाड़। अल्लादि नाम का गाँव भी दक्षिणी हिन्दुस्तान में है। उथर अरब प्रदेश में जाईन नदी के परिचानी किनारे पर रामल्ला नाम का नगर है।

Al Ozi उर्फ ओक्का नाम की एक देवी थी। वह संस्कृत ऊर्जा शब्द है जिसका अर्थ है देवीशक्ति उर्फ माया। अल घरक् थानी शुक्र देवता की एक मूर्ति थी तथा औद यानी उद्धव नाम की एक मूर्ति थी।

एक देवता का नाम "अव्यल" कहा जाता है। अव्यल यानी प्रथम।

उसको अग्रपूजा होती थी। अतः वह गणेश की मूर्ति थी।

वग नाम की एक मूर्ति थी जो भगवान शब्द का संक्षिप्त उच्चार वा। बगदाद शब्द में भी वैसा ही "वग" शब्द है। कावा के मंदिर को विश्व की नाभि कहा जाता था। इससे हमारा अनुमान है कि जिस विष्णु भगवान की नाभि से बह्मा प्रकट हुए और ब्रह्मा द्वारा सृष्टि-निर्माण हुई उन वोषशायो भगवान विष्णु की विशालकाय मूर्ति काबा के देवस्थान में बीचों-बीच थी और द्र्विगर्द के अन्य मन्दिरों में अन्य सैकड़ों मूर्तियाँ थी।

वजर नाम का एक अन्य देवता कहा जाता है। वास्तव में वह इन्द्र का वज्य था। वह कोई स्वतंत्र देवता नहीं था। छिन्त-भिन्न किए गए काबा के इतिहास में ऐसे कई घोटाले हैं। XOL.COM

कबर नाम का एक और देवता था जो वास्तव में कुबेर नाम है। देवों

का सबांची कुबेर था। उत्तर दिशा का पालक वर्ी है।

Duar एक नाम कहा जाता है जो वास्ता में इन्द्र था। Dsu al chalasat नाम देवी काली का विकृत उच्चार है। Dua Shara नाम देवेश्वर शब्द का अरबी उच्चार है। Haba यह वाहुबलि का विकृत उच्चार था। Gaeber यह "यह" यानी नवब्रह देवताओं का प्रतीक था। मदन यह काम देवता की सूर्ति थी। मनफ यह मनुः संस्कृत नाम था। अतः मनु नहाराज को मूर्ति भी काबा मंदिर में होती थी।

मनाय नाम का देवता बास्तव में सोमनाय था। अलनस्र नाम की बरुद्र मूर्ति थी। ओबेदेस नाम का देवता "भूदेवस्" वाती भूदेव था। अस् पुत्र "जसुफ" और नयला (जो सहल की पुत्री थी) दो अन्य देवी-देवता वे। नवला दस्तुतः इजिप्त की नदी नील सरस्वती देवी हो सकती है।

रिक्रिया नाम राजेश नाम के देवता का अपभ्रंश था। रेडसा एक देवता का नाम या। संस्कृत में ऋदि-सिद्धि देवताओं में से रेडसा यह ऋदि का वपभाग या।

यह बारे नाम बड़े विकृत से हो गए हैं क्योंकि महाभारतीय युद्ध के पत्चात् अरव प्रदेशों में संस्कृत शिक्षा पूर्ण रूपेण बन्द हो गई थी। बड़ी कविष के पश्चात इस्लाम का प्रसार होने से तो जो लंगड़ी-लुटी वैदिक बंस्कृति अरद प्रदेशों में बची-खुची थी उस पर भी पानी फेरा गया। अतः हर तक अतीत के उन बैदिक देवताओं के जो नाम आ पहुँचे हैं वे बड़े विकृत से हुए पड़े हैं। मुसलपान अम्यासकों के मुख से होने वाले उनके उच्चार या इस्तामी ज्ञानकोष आदि में दिए गये वे नाम बड़े विकृत हैं।

बाद नाम की भाष्यदेवी थी। यह संस्कृत 'मिदि' का अवश्रं स है।

सर यह 'खों यानी लक्ष्मी देवी थी। इटली देश में भी 'श्री' का बन्धंश 'सर' हुआ है। उदाहरणार्थं सार्कोयोलों के ग्रन्थ पर उसका नान "धर बाकोंगोलो" इस प्रकार अंकित है ।

शाकिया देवता संस्कृत शकः नाम का अपभ्रंश था। शवारा नाम सिवेश्वर का जरखंब या। शम्स् यह सूर्यस् यानी सूर्य देवता का नामधा। वस यह बुधं का उच्चार था। आंग्ल भाषा में भी बुध के बदाय बध उच्चार हो जाते से "बुधन्-ईशम्-दिन" के बजाय Wed-Nes-Day ऐसा अपभा रा एढ हुआ।

यगुन नाम के देवता का आधा शरीर सिंह का या जो नरसिंह या Sphinx था। नरसिंह में शरीर भगवान विष्णु का और मुख सिंह का होता है। यह प्रह्लाद की रक्षा के लिए विष्णु ने लिया हुआ अवतार या, किन्तू ईजिप्त में जो Sphinx की मूर्ति है वह रामसिंह की प्रतीक है। उसमें गले तक का निचला शरीर सिंह का है और वेहरा राम का। रामसिंह के स्प में Sphinx ईजिप्त का रक्षक देवता है।

याऊक देवता यक्ष का विकृत उच्चार था भूरंत यह शुक्र देवता का नाम था।

H. Stj. B. Philby का लिखा The Background of Islam नाम का ग्रन्थ है। प्रकाशक हैं Messrs Whiteshead Morris, Alexandria, Egypt १६४७। उसके पृष्ठ ५८ पर उल्लेख है कि हज्जा नगर और आस-पास पाए गए शिलानेखों में एक अभिषेक पात्र का उल्लेख है जो रामम और सोमीय नाम की दो टोलियों के लोगों ने स्वानीय मन्दिर को अपंग किया था। रामस् और सोमीय दोनों वैदिक परम्परा के सूर्यवंश और चन्द्रवंश के द्योतक हैं।

### अर्बस्थान के हाथी

ऊपर उल्लिखित प्रन्य के पृष्ठ ११० पर उल्लेख है कि "अरबी परम्परा में हाथियों की स्मृति कायम है।" कुराण की प्राचीन प्रतिनिपियों में कई पृष्टों के किनारों पर हाथियों की रंगीन चित्रकारी अंकित है। धार्मिक पुस्तकों के पृष्ठों पर ऐसी रंगीन चित्रकारी करना वैदिक प्रथा है। उसमें भी हाथी जैसे प्राणी के चित्र खींचना एक विशेष महत्त्व रखता है। क्योंकि वैदिक परम्परा में हाथी को बल, समृद्धि और बुद्धि का प्रतीक माना गया है। आधुनिक अवस्थान में तो हाथियों का पूर्ण अभाव है। क्योंकि हाथियों के लिए वियुक्त पानी और बता जंगल आवश्यक होता है। आधुनिक बरब प्रदेश तो महस्थल है जहां हाथी पल नहीं सकते। अतः प्राचीन प्रदर्श कुराणों में हाथियों की चित्रकारी उस प्रदेश की प्राचीन वैदिक संस्कृति का

Xer.com.

एक मोटा प्रमाण है। बहुँ आरचर्य की बात है कि किसी सजीव प्राणी का विश्व बांचता, कुराण निषिद्ध मानता है लेकिन उसी कुराण की प्राचीन प्रतियों पर पड़ों के किनारे हाथी के चित्रों से मुशोभित किए गए हैं। Emil Esin पर पड़ों के Meeca The Sacred And Medina The Radiant प्रनय हारा सिसे Meeca The Sacred And Medina The Radiant प्रनय हारा कि से उस चित्रकारी के नमूने उद्गत हैं।

प्राचीन बैदिक प्रन्थों के पृष्ठ जिस प्रकार सुशोभित किए जाते थे उसी प्रकार कुराण को प्रतियों सजाना भी इस बात का सबूत है कि अरव प्रदेशों

में बाचीनकाल में वैदिक संस्कृत पीथियाँ पढ़ी जाती थी।

फिटबी के उत्तर उत्तिवित प्रत्य में पृष्ठ ११७ से १२३ तक अवस्थान की प्राचीन हाथी परम्परा के बाबत लिखा है कि "हाश्रियों के काफिलों की चिरंतन स्मृति अरबी परम्परा में जामृत है— सक्का से मदीना जाने वाला एक हाथी मार्ग जात है। महंमद का जन्म जिसावर्ष में हुआ था उसका अरबी पंचांक में हाथी वर्ष नाम था।"

इस सारे इतिहास को इस्लाम के नशे में अरबों ने इतनी बुरी तरह से नष्ट किया कि फिल्बी लिखते हैं, "अरब प्रदेश के प्राचीन राज्यों की बाबत बरबी नेसकों के प्रत्यों में जरा भी जानकारी नहीं मिलती। कुछ टोलियों के दादा-परदादाओं के नाम हैं और उनकी कुछ दन्तकथाएँ यही छेप हैं। कुरुपात धु हुवास और उल्लूद का मामला, इन्हीं से अरबी इतिहास आएन्य होता है। उसके पूर्व का दो सी वर्ष का इतिहास कुछ ऊटपटांग गपभव और काल्यनिक बातों से इस प्रकार भर दिया गया है जैसे भूमि के यहुँ मनव ने भर दिए जाते हैं। इस्लाम के आरम्भ के दिन और शीवा रानी का काल, इस बीच के दो नी वर्षों का मून इतिहास मुमलमानों ने नष्ट कर उनके स्थान पर कुछ नमण्य कपोलकल्यत वातों जड़ दी। इस्लाम का बड़प्तन प्रतीन हो इस हेनु उसके पूर्व की स्थित की हर प्रकार की बल्यन। प्रजानी अरबी मुमलवानों ने उनके कपोलकल्यत वातों कर दारा की बल्यन। प्रजान हो प्रवास मुमलवानों ने उनके कपोलकल्यत वातों में उह

अरब प्रदेश को जीवा रानी प्राचीन यहदी डिनहास में प्रस्थान हैं। बन्हर पुराणों में किवि राजा की कथा है। इससे पाठक देख सकते हैं कि चिकि सदा और रानी के वे उन्हेंच्य उस अतीत के हैं जब सारे विदय में वैदिक संस्कृति और सस्कृत भाषा ही थी।

Alfred Guillame की Islam नाम की पुस्तक है। उसमें वे कहते हैं कि प्राचीन अवस्थान में प्रत्येक वृक्ष में भगवान का अस्तित्व पहचानकर वृक्ष की पूजा की जाती थी। भवतगण उन वृक्षों पर निजी बस्त्र के फटे या फाड़े हुए टुकड़े लटका देते। भारतीय लोग भी तो ऐसा ही करते है। प्राचीन अवस्थान की वैदिक संस्कृति का यह एक प्रमाण है।

### काबा मन्दिर की दीवारों पर कृष्ण के चित्र

ऊपर उल्लिखित लेखक गिलीम लिखते हैं (पृष्ठ १३, प्रकाशक— Penguine Books Ltd, Hammondsworth, Middlesex, U. K. १६५४) Islam, "विश्वमनीय सूत्रों से पता चलता है कि सन् ६३० में विजेतावनकर लब महं नद ने काबा में प्रवेश किया तब काबा के अन्दर दीवारों पर ईसा और उसकी कुमारी माता मेरी के चित्र और अन्य कुछ चित्र बने हुए थे। महंमद की आज्ञा से ईसा और मेरी के चित्रों को छोड़ अन्य सारे चित्र मिटा दिए गए। सन् ६५३ में काबा में आग लग जाने के कारण उसका बड़ा हिस्सा नष्ट होने पर जब दुवारा बनवाया गया तब लोगों ने बताया कि अन्दर ईसा और उसकी माता के चित्र थे"।

इस्तामपूर्व काबा के मन्दिर की ऐसी कितनी ही बातें अन्य लोगों से किस तरह छिपाई गई हैं इसका ऊपर दिए गए वर्णन से पता लगता है। काबा परिसर की बाबत मुसलमानों ने कड़ी गुप्तता इसलिए रखी है कि उन्होंने जिनके उस वैदिक परिसर पर जबरन कब्जा किया वे कहीं उत्तेजित होकर दुवारा उस वैदिक मन्दिर की जीतन लें। अतः काबा की हज यात्रा पर जाने वाले हर मुसलमान को सौगन्ध दिलाई जाती है कि हज यात्रा में देखी बाजों का वह किसी से उस्तेख नहीं करेगा।

वैसे तो अधिकाश यात्रियों को शिवलिंग सहित गारे काबा मन्दिर की उत्तुंग चारदीवारी की ही परिक्रमा करनी पड़ती है। यदि किमी कारण से कुछ गिने-चुने मुसलमानों को मन्दिर के अन्दर प्रवेश जिल भी गया ती उन्हें शपथ दिलाई जाती है कि वे अन्दर जो कुछ देखेंगे उमकी अन्य को गों को जरा भी जानकारी नहीं देंगे।

Xel COM:

काबा का अंतरंग

काबा के अन्दर की दीवारों पर जो आबे-अधूरे मिटे हुए अस्पष्ट से चित्र ईसामनीह और उसकी माता मेरी के कुस्ती लोग समभते हैं, वे वस्तुत: कृष्ण और बझोदा के थे। क्योंकि अरब प्रदेशों में कृष्णभक्ति की प्राचीत परम्परा रही है और अरबों में कभी ईसाई पंथ का प्रचार हुआ ही नहीं था।

अरद लोग एक दूसरे का अभिवादन करते हुए "सलाम वालेकुम्" कहते हैं, जो वास्तव में "ईशालयम् बालकम्" (नमस्कृत्य या समृत्वा) यानी "मस्दिर में प्रतिष्ठित बाल (कृष्ण) का" स्मरण या नमन करके इस अर्थ का संस्कृत, बैदिक अभिवादन है।

मन्दिर के अन्दर के चित्र ईसा के इस कारण भी नहीं थे क्योंकि इस्सामपूर्व काल में काबा का कब्जा महमद के घराने के हाथ में था। वे ईमाई मही अपितु वैदिक्धर्मी थे। कावा में अभी भी वैदिक शिवलिंग ही अधिष्ठित है। उस मन्दिर की परिक्रमा भी की जाती है। उस प्रांगण को हिरम् उर्फ हरीयम् (यानी हरिमन्दिर) कहते हैं। उसमें अन्य सैकड़ों वैदिक मृतियां थीं। कहा जाता है कि कावा के अन्दरहीदारों पर संस्कृत शिलालेख भी है। अमेरिका के Smithsonian Institute के अरबी विभाग से मैंने १०-१२ वर्ष पूर्व पत्र द्वारा पूछा था कि क्या उन्होंने काबा मन्दिर के अन्दरूनी शिलालेखों को पढ़ा है ? तो उनका उत्तर आया कि अरव लोग उम मन्दिर को बाबत इतनी गुप्तता बरतते हैं कि अन्दर के शिलालेख पढ़ने का प्रशिक्षण किसी अरव को दिलाकर उसे अन्दर भेजना पन्द्रह-बीस वर्षो में शासद सम्भव हो पाएगा।

नारसपुर के किसी पीर के एक मुसलमान रखवाले जानदेव नाम नेकर आवंसमाजी अचारक बन गए थे। ईरान के शाह के साथ वे चार-पाँच बार इब कर आए वे। उनके कथन के अनुसार काबा के प्रवेश द्वार में एक Chandelier यानी कांच का मध्य द्वीपसमूह लगा है जिसके ऊपर वयबद्गीता के क्लोक बंकित-हैं।

उम मन्दिर के बन्दर भी का एक पवित्र दीप भी जलता रहता है ऐसा बौर नोगों का कहना है। बैडिक प्रवा में उसे नन्दादीप कहते हैं जो ईश्वरीय न्तेज, ज्ञान और प्रकाश के प्रतीक के रूप में सबंदा प्रज्वलित ही रखा जाता है।

## प्राचीन अरबों की वैदिक विवाह पद्धति

वैदिक विवाह मन्त्रों में "तदेव लग्नं सुदिनं तदेव, तारावलं चन्द्रइलं तदेव" ऐसा मनत्र कहा जाता है। यानी विवाह के लिए चन्द्रवल देखा जाता है। मुसलमानों में भी वह देखा जाता है। इसका प्रमाण यह है कि जिञ्चिक राशि में चन्द्रमा हो या चन्द्रमा को ग्रहण लगा हो तो उस समय इस्लामी विवाह नहीं किए जाते। यह वैदिक प्रधा है। विवाह को मुसल-मानों में "निका" कहा जाता है जो संस्कृत "निकट" शब्द है।

## इतिहास झुठलाने की इस्लामी प्रथा

इस्लामपूर्व इतिहास नष्ट करना और अन्य घटनाओं को इस्लाम की स्विधानुसार तोडना-मरोडना, यह अरबों का रवैया आगे चलकर ईरान, तुर्कस्थान, अफगानिस्तान आदि प्रदेशों के मुसलमानों ने अपनाया। कुस्ती लोगों ने भी स्वेच्छा से कुस्तपूर्व इतिहास नष्ट करने की और अगला इतिहास आवश्यकतानुसार विकृत करने की प्रया चलाई। इसी प्रकार ईसाई और इस्लामी दोनों पंच छल, कपट, अनाचार, अत्याचार और प्रलोभन से ही फैलाए गए। अतः ईसाइयों की वा मुसलमानों की लिखी ऐतिहासिक सामग्री बड़ी सावधानी से पढ़ने की आवद्यकता है। जब तक अन्य प्रमाणों की पुष्टि प्राप्त न हो मुसलमानों के या ईसाईयों के दावे स्वीकृत नहीं करने चाहिए।

#### शिव और गंगा

वैदिक प्रवाके अनुसार जहाँ भी शिवजी होते हैं वहाँ गंगा माई भी होती हैं। काबा में शिवजी हैं तो वहाँ गंगा मैया भी हैं। क्योंकि काबा मन्दिर के साथ ही एक कुंआ है जिसे भमभम् कहते हैं। वह गंगाजलम् का अपभ्रंश है। मुसलमान यात्री उस कुएँ का पानी निकालकर भक्ति-भाव से पीते हैं यद्यपि वह खारा और अरुचिकर-सा लगता है।

कावा एक प्रसिद्ध अन्तर्राष्ट्रीय वैदिक तीर्षस्थल या जहाँ सारे विश्व

Xer.com

के लीग रोजशायी विष्णु और अन्य देवताओं के दर्शन करने आते थे कई। जत्ये अवने नाथ निजी माधु-मन्त और देवमूर्तियों की पालकियां भी ले आते। नहं रद ने जबसे उन अन्तर्राष्ट्रीय यात्रियों पर हमला कर मन्दिर पर कटना कर लिया तबसे महमद के अनुपायियों के अतिरिक्त दूसरों का प्रवेश वहां बन्द कर दिया गया है। अतः हजकी यात्रा एक तरह की प्राचीन अन्तर्राष्ट्रीय वैदिक यात्रा ही चालू रखी गई है।

काबा के पेतीस मील के घेरे में अन्य धर्मावलम्बियों को प्रवेश नहीं रियाजाता। मुसलमान यात्री भी मुण्डन यानी औरकर्म कराकर, एक चादर को लंगी बांचे और दूसरी चादर शरीर पर ओड़े मन्त्र जाप करते हुए काबा मन्दरकी सात प्रदक्षिणा (सप्तरदी) करते हैं। मुख से यात्री जो मन्त्र बोजते है वे वेदोच्यारण व्यक्ति जैसे ही लगते हैं। चादर ओड़े हुए मुसलमान यात्री बाह्यण पुरोहितों जैसे ही लगते हैं। भारत स्थित रामेश्वर मन्दिर में दर्श-नावियों को वैसे ही बिना सिलाई की धवल चादर ओढ़कर प्रवेश करना बहुता है।

## अरबों की प्राचीन अग्निप्जा

संस्कृत में 'मलः' यज्ञ को कहते हैं। मनका शब्द उसी का अपभ्र श है। वहां से २२ मीत दूर मदीना नगर है। मदीना यह मेदिनी यानी "पृथ्वी" अयं का शब्द है। इस प्रकार मल-मेरिनी यानी मनका-मदीना यज्ञभूमि थी। इसी कारण इस्तामी प्रया में बिल चढ़ाने की बात चलती है। मदीना में जिस इमारत में महंमद की कब है वहां पहले वैदिक मन्दिर होता था। इस्लाम ने सारे वैदिक मन्दिरों को कब्रिस्तान ही बना छोड़ा।

## गेवए रंग का अरबी नगर

गेष्या वैदिक सम्बता का पवित्र रंग है। उत्तरी हिन्दुस्तान में लाल-किला, कुतुब बादि लगभग सारे ही भवन गेरुआ रंग के पत्यर से बने हैं तथापि दीवें अवधिक इस्लामी कब्जे के कारण वे गलती से इस्लामी निर्माण समसे जाते है। इसी प्रकार की लाल पत्यर की गुफाएँ आदि अवस्थान और जास-मास के बदेशों में बिखरी हुई है। उन्हें इस्लाम निर्मित समकता भरागर बनात है। बिक्व-भर के इतिहासकारों की यह बड़ी भारी भूल रही

है। उसी गलत बारणा पर बना इस्लामी बास्तुकल। सिद्धान्त भी निराबार जानकर त्याग देना आवश्यक है।

Lowell Thomas नाम के अंग्रेज लेखक ने With Lawrence of Arabia नाम की पुस्तक लिखी है। उसमें पृष्ठ १६४ से १७४ तक उसने प्राचीन गेरुए रंग के पहाड़ों में खुदे अरबी गुफा नगर का वर्णन किया

जॉर्डन प्रदेश में वह सुनसान नगर है जहां अब कोई वस्ती नहीं है। एडोम (Edom) पहाड़ियों में खुदी गुफाओं की बनी वह केसरी रंग की नगरी बड़ी लुभावनी है। मरुस्थल के बीरान निर्जन हरपर्वत से कुछ ही दूरी पर वह नगरी स्थित है। आस-पास दूर-दूर तक कोई मानव बस्ती नहीं है। पहाड़ों की ऊँची लाल चट्टानों में खुदा वहाँ एक नाजुक, सुन्दर मन्दिर था। एथेन्स नगर के थीसियस के मन्दिर से और रोम नगर के Forkm से भी वह अधिक दर्शनीय था। निर्जन महस्यल में लगभग १०० मील भटकते-भटकते अचानक जब वह सुनसान किन्तु लाल गुलजार नगरी एकाएक सामने आती है तो अचम्भा-सा लगता है। यह बह अज्ञात भूला-बिसरा ऐतिहासिक पेत्रा नगर था जो १४०० वर्षों से निजन रहा है। इस नगर के स्तम्भ, चबूतरे, दीवारों आदि पर खुदी चित्रकारी बड़ी मनोहारी है। किन्तु उसे (इस्लामी हमलावरों ने) छिन्त-भिन्न किया हुआ है। पहाड़ों की चट्टानों को काटकर वह मन्दिर २००० वर्ष पूर्व खुदवाया गया या। उसके कुछ ही दूरी पर इसी प्रकार लोगों के रहने के लिए पहाड़ काटकर उसमें गृह, कमरे, कक्ष आदि बने थे। लाखों जन कभी वहाँ रहे होंगे इतना उसका विस्तार था। उसके छोटे-मोटे दालानों के कुछ नमूनों को छोड़कर अन्य छिन्त-भिन्त पड़े हुए थे। इस शहर के ऊपरले हिस्से में किले, बाड़े, महल, समाधिस्यल और सार्वजनिक मनोरंजन के स्थान सारे चट्टानों को काट-काटकर बनाए गए थे। निम्न स्थलों में सार्वजनिक जल-कीड़ा के स्थल बने हुए थे। पेत्रा देखने बाले सारे ही लोग उस पहाड़ी प्रस्तर की मनोहारी लाली देखकर दंग रह जाते हैं। समय-समय पर दिखने वाले उसके विविध रंगों की शोभा शब्दातीत है। उदयमान सूर्य की किरगों में उन चट्टानों से इन्द्रधनुष के रंगों की किरणें वातावरण में विश्वरती हैं।

XAT.COM.

उनमें गुभ, लाल, केसरी, नारंगी, गुलाबी आदि छटाएँ होती हैं। सूर्यास्त के समय उन बहु। नों से एक विचित्र रंगीन प्रकाश फैल जाता है। चहु। नों में ऐसे जीने बने हैं जिनमें कहीं-कहीं एक भील से भी अधिक लम्बी पहाड़ी पर बड़ने हेतु एक के ऊपर एक पौढ़ियां बनी हुई है। उनसे वहां से लगभग

मनी शिखरों पर चढ़ा जा सकता है।"

बॉमस सिखते हैं "हम एक जीने से उस नगर से एक सहस्र फुट ऊँचे शिखर पर पहुँच गए। दहाँ एक मन्दिर था जिसे अरव लोग El Deir (देवन) कहते हैं। उसकी ऊँचाई १५० फुट थी। उसके शिखर पर एक कुम्ब था। कुम्भ पर सर्पधारी (शिवजी की) मूर्तियों की चित्रकारी बनी यो ।

यजवेदी का शिलर तो और भी ऊँचाई पर बना हुआ है। उस पर भी चट्ने के लिए जीना बना हुआ है। शिखर पर स्तम्भ और दो बेदियाँ बनी हुई है। बेटियों के पास लगभग २४ फुट ऊँचे दो पत्यरी लिंग हैं जो चट्टानें

काटकर शिवपूजन के लिए बनाएं गए हैं।

इस पुस्तक के पृष्ठ १७० के सामने वाले पृष्ठ पर उन गुकामन्दिरों के चित्रों की बाबन लिखा है, "हम कई दिन चलते गए फिर भी उन चट्टानों में बने मन्दिर, दालान आदि का अन्त ही नहीं था।"

## पुलस्ति ऋषि का गुरुकुल

ज्यर दिए दर्णन में ब्यान देने योग्य बातें इस प्रकार हैं—उस पर्वत श्रेणी को 'हर पहाड़ी' कहते हैं। वह स्पष्टतया शिवंत्री का नाम है। ठीक उसी से मेल जाने वाला प्रमाण शिवलियों को और कुम्भ पर बने शिवजी की प्रतिमाओं का है। पहाड़ी का कैसरिया रंग बैदिक संस्कृति का ही है। नगरी का पेत्रा नाम संस्कृत "प्रस्तर" का अपभांश है। चट्टाने काटकर बनी बहु नगरी २०००वर्ष प्राचीन यानी इस्लाम से भी पुरानी है। चट्टानी में बुदे ऐसे गुफास्यलों में ऋषि-मुनियों के गुरुकुल हुआ करते थे। जॉडन प्रदेश, बनाईन शब्द का अपभ्रंश है। उसी के समीप पॅलेस्टीन प्रदेश है जो पुनिस्तन् ऋषि का प्रदेश होता था। अतः हो सकता है कि पेत्रा के गुफा नगर में पुलस्ति अपि का बदविद्या का एक गुरुकुल रहा हो।

# मसलमानों को कुटिल हेतु से अज्ञानी रखा जाता है

अरब लोग छल-बल से मुसलमान बनाए जाने से पूर्व दे सभी वैदिक-धर्मी थे। उस मन्य वे कावा की यात्री कर उस ३६० देवमूर्तियों के मन्दिर में पूजा-पाठ करते रहते। तथापि उस इतिहास से मुसलमानों को वीचत रखा जाता है। जत: यदापि आधुनिककाल में अनेक मुल्ला, सौलबी, इसाम, आगा खां, सय्यदेना, मुजावर आदि के बेंशुमार वर्मपीठ बने हुए हैं, उनमें से किसी को भी इस्लाम का आगा-पीछा जात नहीं है। क्योंकि इस्लाम में अन्धश्रद्धा, अन्धभिक्त और अज्ञान का ही पुरस्कार किया जाता है। मुसलमानों को इस्लामपूर्व इतिहास से प्रदीर्घ वतन से अनिभन्न रखा जाता है, क्योंकि अज्ञान ही इस्लाम की नींव है। मुल्ला-मौलवी जैसे धर्म के ठेकेदारों को भय है कि ज्यों-ही मुसलमान लोग इस्लाम के आरम्भ का सही ज्ञान कर लेंगे वे इस्लाम से घृणा कर उसे त्याग देंगे।

## इस्लाम का सही अर्थ

धर्ममंडिकहे जाने वाले इस्लामी विद्वान "इस्लाम" शब्द का रटा-रटाया अर्थ "वान्ति" या "शरणागित" वतलाते हैं। वे भूल जाते हैं कि किसी अब्द के गोलमाल, अन्दाज के अर्थ से काम नहीं चलता। मूल बात का विवरण या प्रमाण देना आवश्यक होता है।

profit is the part of the latest of the late

इस्लाम का अर्थ "शान्ति" या "शरणागति" कहने वाले उस अर्थ के समर्थन में कहते हैं कि "देखो पड़ोस के यहदी भाषा में शालोम (Shalom) यानी 'जान्ति' । अतः अरबी में वही शब्द इस्लाम बनकर रह गया है।"

यहूदियों को भी "शालोम" शब्द का "शान्ति" अर्थ कहने से हम कहां छोड़ने वाले हैं। उन्हें भी तो हम पूछेंगे कि मूल बातु क्या है ? केवल गोलगाल अर्थ देने से काम नहीं चलेगा।

इस प्रकार यहूदियों का प्रश्न हो या मुसलमानों का? अरबी का प्रदेश हो या हम् भाषा का ? सबकी जनगी संस्कृत है। संस्कृत में "ईश" वानी ईश्वर और "आलयम्" यानी निवास स्थान, अल: "ईशालय" यानी दैवालय । गहुनद के समय मस्का नगर स्थित काबा अरबों का ईशालयम् यानी देवालय था।

Xel.com

ईव्यर के मन्दिर में दाखिल होने पर मनुष्य ईव्यर की घरण जाना है और सारे अंभट, चिन्ताएँ आदि ईश्वर के हवाले कर मन:शान्ति पाता है। इस दिप्ट से ईशालयम् में प्रवेश करने के परिणामस्वरूप शरणागित या वान्ति भने ही अनुभव हो, किन्तु स्वयं ईशालयम् शब्द का वह अर्थ नहीं है। उसी प्रकार यहदियों को भी यह समकता होगा कि "शालोम्" शब्द

भी "इशालयम्" यानी देवमन्दिर का द्योतक है। मन्दिर में ईश्वरम्ति के समस अर्णागत होती हैं। अतः मालीम् का अर्थ भले ही वैसा समभा जाता हो किन्तु मूनतः शालोम् भव्द "ईशालयम्" शब्दं का ही टोटा-सा रह गया है।

नची

महंमद को अरबी भाषा में "नवी" कहा जाता है। संस्कृत में नभ: यानी आकाश । अतः नभी उर्फ नदी यानी आकाश उर्फ स्वर्ग का निवासी अर्थात् स्वरं से ईश्वर ने भेजा हुआ प्रतिनिधि उर्फ नुमाइन्दा ।

पंगम्बर भी "प्र-गत-जम्बर" यानी 'आकाश से चल पड़ा व्यक्ति', इस

शब्द से पैराम्बर अपभ्रंश बना।

ऑग्ल भाषा में उसी अर्थ का Prophet शब्द है। यह भी "प्र-पत" इस संस्कृत सब्द का अपभ्रंश है। उसका अर्थ भी "पृथ्वी के प्रति (आकास से) निराहुआ" या भेजा गया या चल पड़ा व्यक्ति है। इस तरह दोनों शब्दों भी संस्कृत व्युत्पत्ति से निष्कर्ष यह निकलता है कि प्राचीनकाल में दिस्य के सारे लोगों की परम्परा वैदिक, संस्कृत होने के कारण वे ही विदिध पन्द और नाषाओं के स्रोत हैं।

## इस्लामी कहलाने बाले त्योहार

मुनलमानों में हर त्योहार को ईद (ईड) कहते हैं। क्यों ? इसलिए कि संस्कृत में "इंड" बानी पूजा। "अग्निम् ईडे पुरोहितम्" ऐसा संस्कृत बचन है। उसका अर्थ है अग्नि को पूजा (ईडे) में अग्रस्थान दिया है। मस्तन का यह ईड शब्द शाचीन ईसापूर्व विदव में प्रचलित होने के कारण मुसलकानों में "ईद" के नाम से सुरक्षित है और यूरोप के रोमन साम्राज्य में भी वर्षारम्भ की अन्तपूर्ण की पूजा को Ides of March यानी मार्च की पूजाविधि ईड कहकर जाना जाता था।

वैदिक प्रथा में प्रत्येक त्योहार किसी देवता की पूजा का दिन होता है। इस दृष्टि से इस्लामपूर्व अरब लोगों में जो वैदिक देवताओं के पूजा के विविध उत्सव होते थे उनका ईड उर्फ ईद यह संस्कृत नाम था।

## वकर ईद गोपूजा का दिन था

अरबी में गाय को 'बकर' कहते हैं। कुराण के एक प्रकरण का नीर्पक "बकर" यानि गौ है। अतः बकर ईद यानी गोपूजा का उत्सव। इस मूल अर्थ को भूलकर भारत के मुसलमान बकर को बकरा समस्कर बकरा काटकर उसका मांरा-भक्षण करके बकर ईद की पृति का समाधान मानते हैं। कुछ अन्य मुसलमान हिन्दुओं की भावना को जानवूसकर अपमानित करने हेतु गाय का बंध कर बकर ईद के दिन गोमांस-भक्षण करने में नितान्त समाधान मानते हैं। होना यह चाहिए कि वकर ईद को सच्चे वैदिक मुसलमानों द्वारा गौओं का सम्मान और पूजन किया जाए।

मानव की शारीरिक और मानसिक कार्यक्षमता के लिए दिन-भर गाय का दूच आवश्यक होता है। गोमूत्र के औषधि उपयोग होते हैं। गोबर का बाद होता है, औषध भी होता है और इंबन भी। बैल हल चलाने के काम अाते हैं। ऐसे अनेक कारणों से गाय तथा बैलों को वैदिक संस्कृति में अवध्य माना जाता है। मां के दूध पर तो शिशु लगभग दो वर्ष ही पलता है जबकि मानव को सारा जीवन गाय के दूध पर निर्भर रहना पड़ता है। अतः वैदिक समाज व्यवस्था में गौ को मां का स्थान दिया गया है। इसी कारण इस्लामपूर्व काल में बकर ईद के दिन गी की पूजा की जाती थी यह "वकर ईद" शब्द के अर्थ से ही स्पष्ट है।

## स्वर्गस्य देवों की पूजा

'ईद मिलाद उल् नबी' त्योहार मुसलमान वर्तमान समय केवल महमद को नभी उर्फ नबी समभकर उसकी स्मृति में मनाते हैं। किन्तु बास्तद मे नभी (उर्फ नबी) संस्कृत शब्द का अर्थ होता है-देव-देवता, देवदूत आदि स्वगं के लारे निवासी। अतः इस्लामपूर्व काल में ईद मिलाद उल् नवी का दिन सारे देवी-देवताओं के स्मरण तथा पूजन का दिन था।

Xel.COM.

पितरों की पूजा

मुसलमान ईद उल् फितर मनाते हैं। फितर यह संस्कृत शब्द "पितर" का अपभाग है। संस्कृत "पितर" शब्द का यूरोप में जैसा फादर उच्चार होता है बैसे ही अरबों में "पितर" बब्द का उच्चार "फितर" रूढ़ हुआ। समाज-जीवन में पितरों ने त्याग और सेवा से बंशजों का पालन किया होता है। इतः कृतज्ञभाष से वंशजापतरों का श्राड मनाते हैं। पिता, पितामह और प्रितामहों की मृत्यु तिथि पर उनके व्यक्तिगत आद्ध (श्रद्धाभाव स्थकत करना) किए जाते हैं। किन्तु अन्यसारे ज्ञात-अज्ञात पूर्वजों के लिए नवरात्र पूजा आरम्भ होने के पूर्व जो कृष्ण पखवाड़ा होता है उसे पितृपक्ष कहकर उसमें उन अनेक जजात पूर्वजों की स्मृति में श्रद्धा व्यक्त करने बाला थाड मनावा जाता है। अरब भी वैदिक समाज के अंग होने के नाते उनमें भी उस प्रकार का श्राद्ध दिन होता था। उसे वे ईद उल् फितर यानी पितरों की पूजा का दिन कहते हैं। यह रसम भी इस्जामपूर्व होते हुए भी इसे मुसलमान अनवधानी से इस्तामी रसम् भानने लगे हैं।

#### चत्र दशन

चन्द्रमा को आकाश में प्रत्यक्ष देखकर ही इंद का दिन निश्चित करने की इस्तामी प्रथा भी इस्तामपूर्व वैदिक परम्परा ही है। वैदिक जीवन पद्धति में संबद्धी चतुर्थी के दिन उपवास रक्षा जाता है और चन्द्रोदय देखने के परचात् रात का भोजन किया जाता है।

### एकादशी

वैदिक समाव में प्रत्येक पत्तवाड़े के स्वारहवें दिन को संस्कृत म म्कादवी कहकर उस दिन उपवास रखा जाता है। आवुक लोग उस दिन ना तो पूर्ण दयदास करते हैं या फेबल दुग्य-फलाहार लेते हैं या प्रतिदिन व दुरु भिन्त प्रकार के जन्त-धान्य का आहार लेते हैं। इस्लागपूर्व जरव लीव भी एकदशी कावालन किया करते थे। अतः सारे मुसलमानों मे वहीं प्रकादा कम-स-पन्न उसकी समृति कालग है। उस दिन को वे, ग्यारह्वी क्षणिक (पांचक ध्याह्यां दिन) कहते हैं।

ादिव नाम के इस्तामी बन्य में महंभद के उद्गार या महंभद की

जीवनी के विविध प्रसंग वर्णित हैं। उनमें लिखा है कि एक बार प्रवास से लौटने के बाद किसी पड़ोसी ने महंमद को भोजन ला दिया। तब उन पदार्थों में लहसुन और प्याज होने के कारण महंमद ने वह भोजन नहीं लिया। इससे अनुमान लगाया जाता है कि महंमद प्याज और लहसून या तो कभी खाते नहीं होंगे या उस विविष्ट दिन एकादशी आदि किसी विशेष वत के कारण महंमद ने लहसुन और प्याज विज्त माना।

## अरबों की पवित्र मूनि भारत

इस्लामी परम्परा के अनुसार मानव का आद्यतम पूर्वज और पंगम्बर आदम (Adam) स्वर्ग से भारत में ही उतरा। भारत में उतरते ही आदम को परमात्मा का प्रथम दिव्य सन्देश भारत में ही पहुँचा। आदम संस्कृत "आदिम" शब्द है । आदिम यानी सर्वप्रथम । वैदिक परम्परा के अनुसार बह्या आद्यमानव यानि पहला मनुष्य या जो शेषशायी विष्णु की नाभि से प्रकट हुआ। मुसलमानों की धारणा है कि आदम का ज्येष्ठ पुत्र "शिथ" अयोध्या में दफनाया हुआ है। सिजदा यानि प्रणिपात या साप्टांग नमस्कार, अहरम यानी हज को यात्रा में सिलाई रहित शरीर ढकने के धवल वस्त्र और तवायक यानि मन्दिर की प्रादक्षिणा, यह सभी प्रथाएँ जो मुसलमानों में रूढ़ हैं, वे इस्लामपूर्व वैदिक समाज-जीवन की प्रथाएँ हैं। महंतद के जीवनकाल का एक उद्गार था कि "भारत से ईश्वरीय सुगन्ध की वायु आती है।"

मुसलमान साधुजन नाजम, अहमद, फदल अल्-हुदैश और अभीर-विन-बक्त अल्-जाहिज समाधिस्य अवस्था में परनात्वा समागत में परमानन्द प्राप्ति का अनुभव करा करते थे। सूफी मंसूर की "अवल् हक्" (मैं ही मत्य हूँ) घोषणा उपनिषदों का "सो अहम् अस्मि" बाक्य ही है। सूफी मंगूर ने भारत का दौरा कर भारत से "हुलूल" यांगी गानवी आत्मा परमात्वा का अंश है, यह तथ्य सीखा। रविया मंसूरी नाम की एक अरब स्त्री पन्त भी इसी तथ्य का प्रचार करा करती। एक हिन्दु माधु ने एक वरव वयाभिद् विस्तानि को "फाना" यानी मोक्ष उर्फ निर्दाण का सिडान्त मिकामा ।

इस प्रकार सारे ही पवित्र वंदिक दार्शनिक शिद्धान्त अरवों में इस्लाम

की सर्विताकी प्रकृति का सामना करते हुए भी टिके हुए हैं। उदाहरणार्थ का स्वाचनाचा अनुस्त को अरबी में 'बहदत उल् वजूद' कहते हैं। आध्यात्मिक पत्य या मार्ग को "मुन्दूक" कहा जाता है। चार अवस्थाओं में से किसी भी जबस्या में दरम सस्य का ज्ञान किया जा सकता है, ऐसी वैश्वि बारणा है। वे अवस्थाएं है-जान्त, स्वप्त, सुप्त और तुरीय। अरबी में इन जबस्याओं के नाम है - नामूत, जाबृत, मलकत् और लुहुत (यानी ब्यान)। योग का बरबी सध्द है 'जिक' यानी शारीरिक नियमन। प्राणायाम को कहते हैं-हब्त-इ-दम्। आजकल जिन्हें सूफी कहा जाता है-वह इस्तामपूर्व बरबी सामुओं का पन्य है। इस्लामपूर्व काल में वे ऊपर कही सारी वेदिक-आध्यात्मिक परम्पराओं का पालन करते थे।

पूर्व समाधान की अवस्था को संस्कृत में कल्याण कहते हैं। बुखारा शहर के पास इस नाम का एक गाँव है। बुखारा नगर के केन्द्रीय स्तम्भ को भी कल्याण कहते हैं। वह दोनों इस्लामपूर्व वैदिक सम्यता के स्मारक 有层表1

## नोल नदो तट को दुर्गा

आंग्नभाषा के भारतीय दैनिक Times of India के २० जून, ११७८ के बंक में कें कें बहुततर द्वारा लिखा एक लेख प्रकाशित हुआ या। उसमें निया पा कि इराक देश के नव-विहार का इस्लाम-पूर्व प्राचीन दो हिन्दु पुरोहित बंग या उस कुल का एक बंगज ईजिप्स की राजधानी काहिरा में बा बता या। इस्ताम ने जब सर्वत्र मारपीट, लूटमार, अनाचार, बत्ताचार बादि का बातंक मचाया तब कई लोग उससे बचने के लिए बहाँ तक बन पाया दूसरे प्रदेशों में भाग गए। काहिरा नगर में उसने अपना प्राचीन पौरोहित्य व्यवसाय बारम्भ कर दिया। नंगी तलवार हाथ में पड़वी दुवां की एक मूर्ति रखकर आगे बैठ जाता। उसके पास लोग आते और निजी दु.जा, पीड़ा, संकट आदि कहते, भविष्य भी पूछते। देवी के मामुद्ध वे हाथ बोहकर बैठ जाते। इस प्रकार उसने काहिरा नगर में एक वैदिक वर्षस्वान हो स्थापित कर रक्षा था।

दुर्गा, क्षत्रियों की रणचंडी थी। कुस्तपूर्वकाल में विदव में सर्वत्र देदिक शासन था तब दुर्गा-पूजा सर्वत्र होती थी इसका यह एक बड़ा प्रमाण है।

## प्राचीन विश्व को हिन्दु जनता

R. G. Wallace द्वारा निखित एक पुस्तक है जिसका शीर्षक है Memoirs of India बानी भारत सम्बन्दी संस्मरण । वह सन् १८२४ में प्रकाशित हुई। उसमें लिखा है "अफगानिस्तान में हिन्दू बड़ी संख्या में हैं। अबंस्यान तक के प्रदेशों में और उत्तरी ईरान में भी हिन्दू वड़ी संस्या में पाये जाते हैं। ये लोग वहीं के प्राचीन निवासियों के वंशज हैं। वे किन्हीं अन्य देशों से आकर यहां नहीं बसे। जब हजारों की संख्या में स्यानीय जन मुसलमान बनाए जाने लगे तो उनमें जिन्होंने किसी भी दबाव व प्रलोभन में फैसकर इस्लामधर्म स्वीकार नहीं किया, वे यह लोग है।"

दूसरे एक यन्थ का नाम है Letters on India । इसकी लेखिका है Marie Grahams (प्रकाशक Orient Longmans, London सन् १=१४) उसने लिखा है कि प्राचीनकाल से भारत और समरकन्द (इस का एक नगर) में लोगों का आना-जाना बड़े प्रमाण में बरावर होता रहा है। बलख और अन्य उत्तरी नगरों में अनादिकाल से हिन्दुओं की बस्तियाँ हैं। हिन्दुओं का यहाँ एक प्राचीन तीर्थस्थल भी है जिसका नाम ज्वालामुखी है। वह काश्यपीय (कैंस्पियन) सागर तट पर स्थित है।"

अफनानिस्तान के गजनी नगर में समय-समय पर उत्खनन में अनेक हिन्दु अवशेष प्राप्त हुए हैं। वहाँ के वस्तु संग्रहालय (Museum) में वे देखे जा सकते हैं। अफगानिस्तान के गजनी नगर में प्राचीन हिन्दू शासन में बड़ी संख्या में गज उर्फ हाथी पाले-पोसे जाते थे। तभी से उसका नाम गजनी पड़ा । वहाँ कुछ प्राचीन संगमरमर की जालियाँ पाई गई हैं, उनमें गदाधारी रक्षकों की प्रतिमाएँ खुदी हैं। उनके शिरोभाग पर कमाने दीखती हैं। कमानों के ऊपर दो-दो मुख वाले गरुड़, नितकाएँ, अरुवसवार, सिह, एक महावत और एक वैदिक देवता की संगमरमरी प्रतिमा और उसके रक्षक देवगण जादि बताए गए हैं। इस्लामी आकामकों ने उस देवमूर्ति को मंग किया है।

तीन देवियाँ दरान की राजधानी दगदाद के वस्तुसंग्रहालय (Museum) में एक प्राचीन मूर्ति है। उसमें सिंह पर आरूढ़ तीन देवियाँ हैं। स्पष्टतया दे सहमी, हुर्गा तथा सरस्वती है।

रामझान

रामझान

राम, कृष्ण आदि केवल हिन्दुओं के और भारत के देवता नहीं हैं।

राम, कृष्ण आदि केवल हिन्दुओं के और भारत के देवता नहीं हैं।

इस्ताम-ईसापूर्व काल में सारे विश्व में राम और कृष्ण के चरित्र पढ़े जाते

इस्ताम-ईसापूर्व काल में सारे विश्व में राम और कृष्ण के चरित्र पढ़े जाते

इस्ताम-ईसापूर्व काल में सारे विश्व में राम अगाने कृष्ण मास

दे और उनकी भक्ति की जाती थी। कृस्ती परम्परा में अनजाने कृष्ण मास

(यानि कृसमास) की परम्परा बनी हुई है और मुसलमानों में राम कान

यहीने के रूप में रामनाम का मास मनाने की आज भी परम्परा कायम है।

रामकान उर्फ रामादान (यानी रामध्यान) का मास इस्लामी वर्ष का नौबा मास होता है जबकि रामनवमी वैदिक परम्परा में चैत्र मास का नौबा दिन होता है। इस्लामी परम्परा में रामकान को रामादान भी लिखा जाता है। दोनों रामध्यान शब्द के ही अपभ्रंग हैं। संस्कृत में "ध" का विदेशों में "म" उच्चार रहा। जैसे घ्यान बौद्ध पन्थ को चीन और जापान में मौन पन्य कहा जाता है। इससे पाठक समक्ष सकते हैं कि अरबी रामकान मास वास्तव में "रामध्यान" का ही अपभ्रश्च है। दूसरा उच्चार रामदान तो स्पष्टतया रामध्यान शब्द है हो।

#### महंमद का रामध्यान

जरवी नीवें मास का नाम रामफान इस्लामपूर्व परम्परा का है।
बयोंकि कहा यह जाता है कि सन् ६१० ईसवी के लगभग रामफान के भास
में गुफा के एकान्त में जब महंमद ध्यानमस्त था तब उसे दृष्टांत होकर
बुराण की आरम्भ की आयतें सुनवाई गई। इससे पाठक जान सकते है कि
दस्ताम पन्य के निर्माण के पूर्व ही रामध्यान मास अरव लोग मनाते थे।
उसी प्रवाक अनुसार महंमद गुफा में एकाकी राम के ध्यान में भग्न होता
वा और वंसी तक्लीन अवस्था में राम का ध्यान करते हुए महंमद की
कुराण गुनाई दिया। और नो और रामनवमी के दिन रामजन्म के लिए

उपवास रखने की जैसी हिन्दुओं की प्रया है वैसे रामच्यान का पूरा मास उपवास या वृत रखने की प्रया रामायणकाल से अरब चला रहे थे।

## प्राचीन हिन्दू महल और बाड़े

जिस प्रकार हिन्दू लोगों की प्राचीन बस्तियों सारे विश्व में हैं किन्तु जनका हिन्दुत्व लुप्त-गुप्त-सा हो गया है, उसी प्रकार हिन्दु महल, बाड़े आदि विदेशों में जो प्राचीनकाल से हैं उन्हें कर्षे और मसजिदें कहा जा रहा है। कुर्द, ड्रू स, आर्मेनियम आदि कहलाने वाली कई जमातें ईरान, इराक, तुर्कस्थान आदि देशों में हैं जो अभी तक इस्लाम से अपना भिन्त अस्तित्व बनाए हुए हैं। वे कट्टर मुसलमानों से घरे होने के कारण निजी भिन्तत्व प्रकट करने में स्वतन्त्र नहीं हैं। किन्तु यदि उन्हें कुछ आधार दिया जाए तो इस्लाम का अत्याचारी दबाव उखाड़ फेंकने के लिए वे आतुर हैं।

अफगानिस्तान में काबुल नगर के मध्य भाग से लगभग दस किलो-मीटर दूर एक प्राचीन हिन्दु महल है। महंगद गजनवी के समय से उस पर मुसलगानों का कब्जा हो जाने के कारण उसे मुसलमान 'कसरे चहल सतून' यानी "चालीस स्तम्भों का महल" कहते आ रहे हैं। स्तम्भों की संख्या से महल, मंडप, मंदिर आदि का उल्लेख करने की हिन्दु परम्परा ही अफगानिस्तान में चली आ रही है। भारत में अलाउट्टीन खिलजी ने जीता हुआ दिल्ली का एक प्राचीन महल इस्लामी तबारीकों में सहस्र स्तम्भों के महल के नान से विख्यात है। रामेश्वरम का मन्दिर और मदुराई नगर का मीनाक्षी मंदिर दोनों एक-एक हजार स्तम्भों के मंदिर कहे जाते हैं। इसलिए इस्लामी परंपरा में जहाँ भी स्तम्भों की संख्या से महल उल्लिखत है वहां वे हिन्दु महल पहचाने जाने चाहिएँ। इस्लामी इमारतों में खम्भे नहीं बनते क्योंकि स्तम्भों से कतारों की भीड़ में आँखें बन्द करके आगे मुकने वाले नमाजियों का सिर फट जाएगा।

## अन्तर्राष्ट्रीय वैदिक तीर्थस्थल काबा

John Lewis Burckhardt नाम के लेखक ने Travels in Arabia नाम का दो भागों में ग्रंथ लिखा है (प्रकाशक Henry Colburn, London सन् १८२६ ईसवी) इसके प्रथम भाग के पृष्ठ १६३ पर उत्लेख है कि मक्का XOI.COM

की देवपृतियों के दर्शनार्थ प्राचीन (इस्लामपूर्व) काल में जब अरव लोग वात्रा करते थे तो वह यात्रा वर्ष की विशिष्ट ऋतु में ही होती थी। शायद वात्रा करते थे तो वह यात्रा वर्ष की विशिष्ट ऋतु में ही होती थी। शायद वह गात्रा परद् ऋतु में (यात्री दशहरा-दीपावली के दिनों) की जाती थी। वह गात्रा परद् पर्वा (वैदिक प्रचांग के अनुसार) हर तीन वर्षों में एक प्राचीन अरवी पर्वांग (वैदिक प्रचांग के अनुसार) हर तीन वर्षों में ही अधिक मान गिना जाता था। अतः सारे त्योहार नियमित ऋतुओं में ही आया करते। किन्तु जब से अरव मुसलमान वन गए, कुराण ने अधिक मास पर रोक लगा दो। अतः इस्लामी त्योहार, वत पर्व आदि निश्चित मास पर रोक लगा दो। अतः इस्लामी त्योहार, वत पर्व आदि निश्चित ऋतु में वैधे न रहकर ग्रीष्म से शिशिर तक को सारी ऋतुओं में विखरे चले खाते हैं।"

इसमें इस्लाम का अनाड़ीपन और गंबारपन साफ दिलाई देता है।
बैदिक संस्कृति को ठूकराकर मिटा देने के कारण अरबी मुसलमान गणित
की बारीकियों से हाथ थी बैठे। तथापि चाटुकारों ने अरबों को गणित,
सगोत ज्योपित, संगीत आदि न जाने क्या-क्या विद्या और कलाओं का
माहिर समक रखा है। यहां तक कि दास और भंग, चरस, गाँजा आदि
के नमें है हवारों स्वियों के जनानखानों में दिन-रात पड़े रहने वाले सुल्तान,
बादमाह, फकीर, दरबारी आदि अरबी फारसी लोगों को इतिहासकारों
ने सकल कलानिधान, उच्चकोटि के विज्ञान में निपुण, महापंडित और
बिक्यात शास्त्री आदि शब्दों में बखान किया है। ऐसी निर्लंडित खुशामद
की इस्लामीकाल के इतिहास में भरमार है। हिन्दु अध्यापक-प्राध्यापकों
ने भी अंचेषन से नौकरी और अधिकार पद के लालच में वगैर सोचे-समके
या वगैर कोई स्वतन्त्र संशोधन किए उस सुशामदी गंगा में निजी वाहवाह
की तेल धारा भी वस्त्री बहा दी।

कावा मदिर में जो मंकडों वैदिक देवमूर्तियां यो उन्हें तोड़फोड़ कर केवल एक शिवित्य की महंमद द्वारा बचा लिया गया। शिवित्य क्यों बचाया गया ? हो सकता है महंमद के कुटुम्ब के देव शिव थे अतः उनका प्रतीक बचाया गया। हो सकता है महंमद शिवभवत हो। वह शिवित्य मी पूरा मानूत नहीं है। उसके सात टुकड़े हो गए हैं। अतः उन टुकड़ों की चांदी के पत्तर में कमकर बाँधा गया है। चांदी से बेंधा वह शिवित्य कावा पाँदर की दीवार में बाहर की तरफ अस्मेय (दिश्य-पूर्व) कोने में चिन दिया गया है। अतः उस शिवलिंग का आधा गोल भाग दीवार में दवा है और आधा दीवार के बाहर उभरा दीखता है। उसी अवस्था में मुसलमान यात्री उसका दर्शन करते हैं और उस शिवलिंग की परिक्रमा करने के लिए उन्हें पूरे मंदिर के ऊँचे गर्भगृह को गरिकमा करनी पड़ती है।

किन्तु दैव गति इतनी विचित्र है कि शिवजी वैदिक देवता होने पर भी वैदिक प्रणाली के विरोधक मुसलमानों ने मुसलमानों के अतिरिक्त अन्य किसी को उस शिवलिंग का दर्शन करना असम्भव कर डाला है। यदि मुसलमान लोग उस शिवलिंग को "संग अस्वद" (यानी काला पत्यर) कहकर अल्लाह (ईश्वर) का प्रतीक मानते हैं तो वे अन्य शिवभक्त विधिमयों को भी उसका दर्शन क्यों नहीं करने देते ? जिन शिवजी को इस्लाम में कोई स्थान नहीं, उनका दर्शन करने का अधिकार केवल मुसलमानों को रखवाकर शिवजी को मानने वाले अन्य धिमयों को उस शिवलिंग के दर्शन से बंचित रखना कहाँ की बुद्धिमानी है या कहाँ तक उचित या न्याय है ?

#### परिक्रमा

Henry Colburn के ग्रंथ के पृष्ठ १७२ पर उल्लेख है कि बरबा के अग्र भाग में बाब-अस्-सलाम नाम की प्रवेश की कमान बनी हुई है। उसके नीचे से काबा के प्रांगण में प्रवेश करते हुए यात्री कुछ प्राथंनाएँ कहते जाते हैं। तत्पश्चात् कुछ और प्रार्थनाएँ उससे धीमी आबाज में कही जाती हैं। अब यात्री शिवलिंग के सम्मुख खड़े होकर दो ऋचाएँ (Riktas) कहते हैं। तत्पश्चात् यात्री वाहिने हाथ से शिवलिंग को स्पर्श करता है या उसे चूमता है। उसके बाद यात्री सात बार उस मंदिर की तबायफ यानी परिक्रमा करते हैं। किन्तु जबिक बैदिक मंदिरों में बाएँ से दाएँ (घड़ी के किंटे जिस दिशा में धूमते हैं) परिक्रमा की जाती है, काबा की इस्लामी परिक्रमा उल्टी दिशा में यानी (उनकी लिपि की तरह) दाहिने से बोई तरफ की जाती है। प्रत्येक परिक्रमा के साय-साय धीमी आबाज में विशिष्ट प्रायंनाएँ कही जाती है। उस मन्दिर के प्रांगण के विशिष्ट भागों में नियत प्रायंनाएँ कही जाती है। उस मन्दिर के प्रांगण के विशिष्ट भागों में नियत प्रायंनाएँ गुनगुनाते हुए प्रत्येक परिक्रमा पूरी करने में पात्री शिवलिंग को या तो हाथ से छता है या होठों से चूमता है।

किसी भी इस्लामी मलजिद में परिक्रमा की प्रधा नहीं है केवल कावा में है। इससे दो बातें स्पष्ट होती है। एक तो यह कि काबा एक प्राचीन में है। इससे दो बातें स्पष्ट होती है। एक तो यह कि काबा एक प्राचीन बैटिक शिव मंदिर होने के कारण उसमें परिक्रमा की प्रधा इस्लामी कब्जे के परचात् भी चली जा रही है और दूसरी बात यह कि शिवलिंग में अवश्य परचात् भी चली जा रही है और दूसरी बात यह कि शिवलिंग में अवश्य कोई ऐसी शक्ति होनी चाहिए जो मुसलमानों जैसे विरोधियों को भी परिक्रमा करने पर बाध्य करती है।

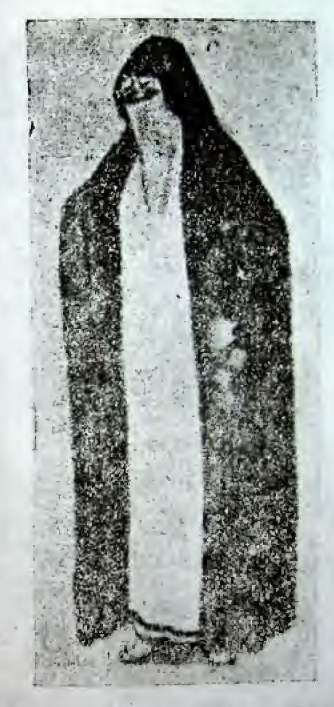
John Lewis Burckhardt के Travels in Arabia ग्रन्थ में पृष्ठ १७३-७८ पर उल्लेख है कि "मुसलमानों की हज यात्रा एक इस्लामपूर्व परम्परा है। उसी प्रकार Suzafa और Merona भी इस्लामपूर्व काल से पांचन स्थल माने जाते रहे हैं क्योंकि यहाँ Motem और Nebyk नाम के देवताओं को मूर्तियां होती थीं। आराफात की यात्रा कर लेने पर यात्री Motem और Nebyk का दर्शन किया करते हैं"।

उपरोक्त वर्णन से पता चलता है कि इस्लाम के नाम पर काबा में इस्लामपूर्व प्रवाएँ हो चलाई जा रही है। अन्तर केवल इतना ही है कि मुसनमान यात्री अब केवल उन रिक्त स्थानों का दर्शन करते हैं जहाँ प्राचीनकाल में वैदिक देवमूर्तियाँ होती थीं।

## अध्दकोण और गुप्त शिलालेख

दो-तीन मंजिस ऊँची विद्याल पेटी (बनसे) के आकार की इमारत काबा यह "गामा" (बानी गर्मगृह) का अपभ्रंश है। जैसे "गो" का आंग्ल उच्चार "को" हवा उसी प्रकार "गामा" का "काबा" नाम पड़ा है।

महंगद के आक्रमण के पूर्व कावा एक वड़ा विशाल और विस्तीर्ण प्रांगण वा जिसमें अनेक मंदिर थे। उनके शिखर, गुम्बद, सभामंडप, स्तंभ बादि मृतिकला और वास्तुकला के प्रतीक थे। इस्लामी हमलों में वे सब क्ष्ट होकर अब वह एक क्या-सूखा-सा प्रांगण रह गया है।



इस्लामपूर्व एक अरव स्त्री का यह चित्र देखें । उसके ललाट पर तिलक के आकार का कुंकुम लगा है । यह चित्र Bible Dictionary (Appended to the Holy Bible by the American Review Committee) प्रम्य में और आय्यंगर द्वारा लिखिल Long Missing Links पुस्तक में सिमलित है। सिर से पैर तक अरवों के लम्बे वस्त्र, उत्ती रेत और ग्रोब्म कित की उत्मा से संरक्षण दिलाते हैं।



इस्तायपूर्व अवंस्थान में पाई यह शिला ब्रिटिश स्यूजियम, लण्दन में बद्दित है। इसके अपरी भाग में मूर्य गोल और चन्द्रकोर खुदा है। निचले

भाग में शिलालेख है। इस प्रकार शिलालेखों के साथ सूर्य तथा चन्द्रमा की आकृति बताना वैदिक प्रथा है, जिससे यह भाव प्रकट किया जाता है कि शिलालेख लिखने वाले का अधिकार या वंश "यावच्चंद्र दिवाकरी" यानी सूर्य और चन्द्र के अस्तित्व तक यानी सदा बना रहे या किसी को कोई बस्तु वा भूमि मेंट दी हो तो उसका लाभ उस व्यक्ति को चिरन्तन मिलता रहे।

इस्लामी ध्वजों पर लगाया जाने वाला चन्द्रमा और तान्का का चिल्ल ऊपर वताए प्राचीन वैदिक चिल्ल का ही थोड़ा बदला हुआ रूप है। जगन्नाथपुरी के कृष्ण मंदिर के शिखर पर जो गेक्ए रंग की पताका लहराती है उसके ऊपर ठीक ऐसी ही सूर्य और चन्द्र की आकृति होती है।

यह चिह्न अवस्थान में पाया जाना सिद्ध करता है कि अवस्थान में वैदिक, वैष्णव संस्कृति थी। मंदिरों पर यह चिह्न ऐसा दिग्दिशत करता है कि सूर्य, चन्द्र आदि को तेज, प्रकाश, ऊप्मा आदि भगवान हारा ही प्राप्त होते हैं।

MARKET STREET, STREET,

THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER.

THE RESIDENCE OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY.

THE RESERVE THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER, THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER, THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER, THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER, T

A STATE OF THE PARTY OF THE PAR

OF REAL PROPERTY AND PERSONS TO P

A PARTY NAMED AND POST OF PARTY PARTY PARTY AND PERSONS ASSESSED.

The state of the later of the l

THE R. P. LEWIS CO. LANSING MICH. PRINTS AND PERSONS ASSESSED.

THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE PERSON OF THE PE

THE REPORT OF THE PERSON OF SERVICE STREET, ST

#### २५

XBL.COM

## इस्लाम का वैदिक उद्भव

बुसलमानों को, विशेषतया भारतीय मुसलमानों को, यह करनना करा दो गई है कि बैदिक संस्कृति उर्फ हिन्दु धर्म और इस्लाम में इतना विरोध है कि हिन्दुत्व की प्रत्येक बात का विरोध और तिरस्कार करना ही मुसलमानों का परम कर्तव्य है। वे तभी अच्छे नुसलमान कह जा सकते हैं जब दे पन-मन पर हिन्दुओं का विरोध करें।

इनका एक उदाहरण दिया जा नकता है। सन् १६४७ में भारत का विभावन होते से पूर्व पंजाब से एक इस्लामी मासिक छपता था। उसमें 'पाटकों के प्रश्न और सम्मादक के उत्तर' का विभाग था। एक बार किसी स्मायमान ने सम्मादक के नाम पत्र भेजकर पूछा कि 'घर में अगरद तो या भूग बतानी चाहिए या नहीं ?'' इसका सम्मादक ने उत्तर दिया कि "अगरवत्ती बलाने से मुगन्ध फैलनी है और ताजगी भी अनुभव होती है तेबाणि हिन्दु अगरवती जलाने है अनः मुसलमानों को अगरद ती या धूप कभी नहीं इसानी चाहिए।"

वास्तद में भारतीय मुनलगानों को यह जान लेना चाहिए कि वे स्वयं हिन्दुओं की गन्तान है। उनके पूर्व म चीखते-चिह्नाते दवंरता से उनके-घर-बार से बाहर सीच-सोचकर मुसलमान बनाए गए। दादा-परदादाओं पर और माना-बहनों पर हुए उन अत्याचारों का समरण करके दुबारा हिन्दू समाज में मिन्सिन ही जाना उनका कर्तव्य है। समय-समय पर भारत में बाद मणकारियों के बद ने बीम-पनीस हजार की संख्या में जो पराए अरबी, तुबी, ईरानी आदि आते रहे वे समय-समय पर मारे गए या वापस चले गए या निपुत्रिक मर गए। अतः अब जो मुसलमान शेष हैं वे सारे हिन्दु पूर्वजों की सन्तान हैं। सच्चे इतिहासकार को यह तथ्य समक्त लेना आवश्यक है। यह तो हुई मुसलमान कहलाने वालों की व्यक्तिगत बात। अब रही प्रत्यक्ष इस्लामी परम्परा की बात। तो वह परम्परा भी पूर्णत्या हिन्दू या वैदिक है, यह बताना ही प्रस्तुत अध्याय का उद्देश्य है।

यह समभने के लिए हम पाठकों का घ्यान इस और खींचना चाहते हैं कि १४०० वर्ष पूर्व न महंमद था, न इस्लाम। इसी प्रकार १६०० वर्ष पूर्व न कोई ईसा था न ईसाई धमं। अतः विश्व के आरम्भ से ईसाई और इस्लामी धमं स्थापन होने तक सारे मानव वैदिकधर्मी ही होते थे।

इस्लामी ज्ञानकोष में भी इसका सबूत मिलता है। उसमें यह लिखा है कि महंमद के दादा काबा के वैदिक मंदिर के पुरोहित थे। मंदिर के प्रांगण के पास ही उनके घर में या आंगन में खटिया पर बैठा करते। उनके उस मंदिर में ३६० मूर्तियां हुआ करती थीं।

## कुरु ईश शासक

महंमद के घराने का नाम कुरेशी था। लगभग ५००० वर्ष पूर्व महा-भारतीय युद्ध समाप्त होने के पश्चात् कौरव घराने के राजपुत्र आदि कुरु ईश यानी कुरुकुल प्रमुख कहलाते हुए स्थान-स्थान पर अधिकार पद पर थे। ऐसा ही एक कुरुईश कुल अर्वस्थानान्तर्गत कावा मन्दिर परिसर का स्वामी था। उसी कुल में महंमद का जन्म हुआ।

#### महंमद का संस्कृत नाम

अरबी परम्परा के अनुसार महंमद का मूल बचपन का घरेलू नाम वया रहा था? कोई नहीं जानता। वह लुप्त हो गया है। महंमद यह किसी कारणवश रूढ़ हुई एक उपाधि है। अरबी भाषा में उसका कोई अयं बनता नहीं। किन्तु इतिहास की ऐसी चारी गुत्थियों संस्कृत से छुड़ायी जा सकती है। महंमद शब्द का विश्लेषण संस्कृत में "महान् मदः यस्य असी महभदः" ऐसा बहुबीहि समास बनता है। इसके दो अर्थ निकलते हैं—एक अच्छा और दूसरा बुरा। अच्छा अर्थ है "इतिभाशाली व्यक्ति", युरा अर्थ है "यहा धनण्डा व्यक्ति"। अतः अनुभाव यह है कि महंमद ने जब मिशी

XAT.COM.

साथी उकट्ढे कर काबा बन्दिर में प्रस्थापित परम्परा को मंग करना चाहा तो तत्कालीन प्रचलित संस्कृत मुहाबरे के अनुमार अनुकृत लोग "प्रतिभा-शासी" के अर्थ से निजी नेता को महंमद कहने लगे जबकि विरोधी लोग इसे दिष्यक और विश्वसक सनसक्तर प्रमण्डी के अर्थ में महंमद कहने लगे। अतः सहंगद नाम पूर्णत्वा संस्कृत है। अरबी परम्परा में महंमद का न ती कोई अर्थ है और न ही महंमद-पूर्व समय में यह किसी का नाम रहा है।

## बवा महंमद का मूल नाम महादेव था ?

महादेव का कुट्रम्ब महादेव के मन्दिर का पुरोहित पद से माले हुए था।
महादेव कर्नने कुलदेव थे और अन्य मारी मूर्तियों मंग करते समय महंमद
ने शिविन्य को केवन मुरजित ही नहीं रखा, बल्कि उसे इस्लाम का श्रद्धा-नेन्द्र बनाया। इसके हो सकता है महंमद का मूल नाम महादेव रहा हो।
इस पर कोब होनी आवश्यक है।

## संगे अस्वद शालिग्राम भी हो सकता है

कावा के मन्दिर में अभी जो "संगे अस्वद" यानी "काला पत्यर"
मुसलमानों का अद्धास्थान बना हुआ है उसे आजकल सारे ही लेखक, दर्शक
बादि शिवलिंग नमभते आ रहे हैं। किन्तु हो सकता है कि वह शिवस्वरूप
"बाव" नाम का प्रस्तर न होकर शालियाम नाम का विष्णु का प्रतीक हो।

वैदिक देवमूतियों में दो प्रतीक गोल पत्यर वाले होते हैं। शिवलिंग प्रतीक बाण पत्यर की बैठक पर आहद रहता है। विष्णु के प्रतीक शालिग्राम को ऐसी कोई बैठक नहीं होती। कावा में जो देवता क्यों प्रस्तर है उसकी कोई बैठक नहीं है। अतः हो सकता है कि वह शालिग्राम वानी विष्णु रूप प्रस्तर ही हो। बतः वर्षाप आह तक के सारे इतिहासकार व अन्य लेखक उम प्रतार को शिव का प्रतीक मानते आ रहे हैं, हमें ऐसा लगता है कि वह विष्णु का प्रतीक है। यह भेद यहां केवल शाब्दिक, तात्विक, तार्किक, एतिहासिक विवेधन के रूप में ही हमने प्रस्तुत किया है। शैव-बैप्णव पक्षीं में बोई विरोव है या वे दो जिन्त पक्ष हैं, यह हम नहीं मानते। विश्व का पिष्णु वा और नियंत्रम करने वाली एक ही परमशक्ति है जिसे कोई शिव कहे या पिष्णु वा और कुछ नाम दे।

ब्रिटेन सम्बन्धी अध्याय में हमने इस ग्रस्य में उल्लेख किया है कि वहाँ महादेव का अप संश महदी हुआ था तो हो सकता है कि अपनी में महा-देव का अप संश महंसद हुआ हो।

#### नमाज

इस्ताम में दिन में पांच बार नमाज पढ़ने की प्रधा इसलिए पड़ी कि इस्ताम-पूर्व वैदिक परमपरा में पंचनहायज किए जाते ये-पंचारिन, पंचाय, पंचनक्य, गांव के पंच, पंचपात्र, पंचरतन, इस प्रकार वैदिक परम्परा में पांच का बड़ा नहत्त्व है।

"नम" यानी आदर से मुकना और "यज्" यानी यज्ञ करना या पूजा भिवत करना, अतः 'नमाज' यह शब्द नम | यज इन दो संस्कृत शब्दों का बना रूप है।

## इस्लामी परम्परा में योग

योगच्यान, योगासन आदि वैदिक परम्परा के प्रमुख अंग रहे हैं। नमाज के समय मुसलमान लोग भूकना, मुड़ना आदि जो शारीरिक कियाएँ करते हैं वे उनके प्राचीन योगासनों की प्रथा दर्शाते हैं। ऐसा Ashraf A Nizami नाम के लेखक ने Namaz: The Yoga of Islam नाम की पुस्तक में लिखा है। (३१ पृथ्ठों वाली यह पुस्तिका लेखक ने निजामी कम्पाउण्ड, प्रतापनगर रोड, बड़ोदा से प्रकाशित की है)।

उस पुस्तक की प्रस्तावना लिखनेवाले एक० ए० काजलभाई कहते हैं, "निष्पक्षता से विचार करने पर योगासन और नमाज में बड़ी समानता दिखती है। प्रतिदिन नमाज पढ़ने वाले लोग अनजाने योगासान ही करते हैं।"

पुस्तक के लेखक निजामी कहते हैं "अरबी में नमाज को सलाट कहते हैं। वसाला यानी मिलन। इससे क्रियापद बनता है "सिलास"। सिलास से "सलाट" शब्द बनता है। उसका वही अर्थ है जो योग का है—आत्मा को परमात्मा से जोड़ना।

यत्य के आरम्भ में लेखक कहते हैं कि "हठयोग के आसन और नमाज के आसन में बड़ी समानता है।" XAT.COM.

सऊदी अरब देश के मक्का नगर में अन्तर्राष्ट्रीय स्वाति का वैदिकः 

काबा ठीवंक्षेत्र सहसद का कब्जा हो जाने पर केवल मुसलमानों का धर्म-स्थान बोधित कर दिया गया और अन्य धीमयों पर वहाँ प्रवेश की रोक नवा दी गई।

इरिहरेश्वर माहास्म्य नाम की वैदिक पोयी है जिसमें हिर यानी 'विष्यु' और "हर" यानी "शिव" इनकी महत्ता वर्णन की गई है। उसके एक स्तोक में कहा है-

एकं पर्व गयायांतु मकायाम् तु द्वितीयकम्। त्तीयं स्वापितं दिव्यं मुक्त्यं शुक्लस्य सन्निधम् ॥

बानी विष्णु के तीन चरणों में से एक "गया" नगर में प्रतिष्ठित है, दूसरा मक्का नगर में और तीसरा शुक्ल तीर्थ के पास । उस तृतीय पद के स्थान का पता लगाना आवश्यक है। इतिहास की उचल-पुचल में उस स्यान की स्मति नष्ट हो गई-सी दिसती है।

खेवशायी विष्णु बह्याण्ड का मुलाधार हैं। इसी कारण उनकी विशाल वित्रमाएँ प्राचीन विश्व में विभिन्न प्रदेशों में थी। वामनावतार में भगवान क्षिया ने बिचराज से जिपाद भूमि मांगी थी। इस समय बिल के कहने पर विष्णु का एक चरण गया में पड़ा, दूसरा मक्का में और तीसरा बलिराज के सिर पर। वहीं से बिल को पाताल में जाना पड़ा। वह घटना सुक्लतीय के समीप बटी, ऐसा निष्मूर्व हरिहरेश्वर माहास्म्य पोथी से निकलता है।

मनका में मुख्य, केन्द्रीय विशाल मूर्ति शेषशायी विष्णु की ही थी, इसका एक और प्रमाण यह है कि उस प्रांगण की इस्लामी परिभाषा में "इरम" कहते हैं जो स्वय्टलया हरियम् यानी विष्णु परिसर का द्योतक है।

#### पाद्का

देखर के चरणकमल उर्फ पाहुकाओं की पूजा करना यह हिन्दु वैदिक वया है। मुसलमान कहलाने वाल लोग उसी प्रथा के अनुसार वही प्राचीन बैदिक देवचादुकाएँ स्वात-स्थान में जतन कर उन्हें महमद के कदम या बादमके कदम मानकर पूजते रहते हैं। वैता एक परथर में खुदा हुआ कदम

दिल्ली की तथाकथित जामा मस्जिद में रखा है। दूसरा दिल्ली की ही और किसी "मस्जिद" में है। तीसरा कहीं कश्मीर में है। वास्तव में पत्थरों पर ऐसे कदम के छाप गढ़ें जाने की प्रथा इस्लाम में नहीं है। कोई जमत्कार करने का दावा महंमद ने कभी किया ही नहीं था। तथापि मध्ययुग में जब इस्लामी आकामक विविध प्रदेश जीतकर इस्लामी सत्ता बढ़ाने में लगे थे तब सुरुतान और बादशाहों को ठम, फुसलाकर उनसे धन-दोलत, जागीर, खिताब, बल्शीश आदि पाने के लालच से कई फकीर, मुल्ला, मौलबी आदि ने फूठ-मूठ की मक्का की पबित्र रेत, मिट्टी, पत्थर, महंनद के बाल, महंमद के कदम आदि नकती वस्तुएँ बड़ी भावुकता से मुस्तान, बादशाहों की भेट देकर उनकी कृपा प्राप्त की। उम समय से वे नकली कदम-ए-रसूल और हजरत बाल स्थान-स्थान पर जतन किए गए हैं। भावुक मुसलमान जनता अत्यन्त श्रद्धाभाव से उन वस्तुओं के दर्शन करते हुए वहाँ पैसे चढ़ाती है। वे वस्तुएँ जनता के दर्शनार्थ रखने वाले मुसलमान रक्षकों को उन वस्तुओं से अच्छी-खासी आमदनी होती रहती है। अतः महंमद के स्मृतिचिह्नों का वह डोंग बराबर चलाया जा रहा है। हो सकता है किसी धूर्त मुल्ला, मौलबी व फकीर ने लुच्चाई से निजी दाढ़ी के ही कुछ वाल उतरवाकर बड़े समारोह, नोंक-फ्रोंक और गाजे-वाजे के साथ सुलतान, बादशाहों के हवाले करते हुए अपने लिए धन-सम्पत्ति, जागीर या खिताब तथा शाही अधिकार पा लिया हो।

सुल्तान या बादशाहों को जब कभी कोई फकीर, मुल्ला, मौलवी या अवीलिया आदि महंमद का बाल या महंमद का कदम कहकर कोई नकली वस्तु भेंट करता तो उस वस्तु को नकली जानते हुए भी उसे नकली कहने की सुल्तान-बादशाहों की हिम्मत नहीं थी। क्योंकि यदि उस बाल को या पत्थर पर खुदे चरण को मुल्तान या बादशाह नकली घोषित कर देता तो वह ईरान-इराक आदि प्रदेशों से आया फकीर खुले दरबार में या नगर के वौराहों पर महंमद की वस्तुओं के अपगान के नाम पर मुसलमानों को भड़काकर बलवा खड़ा कर सकता था। अतः सुरुतान, बादशाह, वजीर, सरदार, दरबारी आदि मुकी गर्दन से चुपचाप वह नकली वस्तुएँ भी महंभद के नाम पर बाही भर्ण्डार में जमा करवाकर उस मुसलमान फकीर व अन्य

SOT COM-

याची की बक्जीय देकर अगा देते और मन-ही-मन में एक टली बला का समाधान मानते। अतः जहां-जहां भी नहंमद के बाल या महंमद के कदम समाधान मानते। अतः जहां-जहां भी नहंमद के बाल या महंमद के कदम सुरक्षित रखने का दाबा किया जाता है वहां सरासर विचार न कर सकने सुरक्षित रखने का दाबा किया जाता है वहां सरासर विचार न कर सकने वाले साबक, अनाही लें। मलें ही भीड़ और भगदड़ मचाते रहें, समभ्रदार बोर विद्वान व्यक्तियों ने उन बस्तुओं से घोखा नहीं खाना चाहिए। क्योंकि बहंमद के चरित्र में ऐसी कोई घटना नहीं है कि जहां महंमद ने निजी बहंमद के चरित्र में लगने दारीर के बाल जुटाएँ हों या लपने कदम की रेखा-कृति किसी को कभी उपलब्ध कराई हो? और जब महंमद का कोई चित्र हो कही उपलब्ध नहीं है तो उसके तथाक्यित चिह्न ही कैसे उपलब्ध हो सकते हैं।

काबा मन्दिर के रहस्य

काबा मन्दिर के जन्दर चन्द स्थानीय अरबी मुसलमानों के अतिरिक्त बन्द किसी को प्रदेश नहीं दिया जाता । कहते हैं वैदिक परम्परा के अनुसार बन्दर एक गांव के भी का पवित्र द्वीप (नन्दादीप) प्राचीनकाल से अखण्ड बनता रहा है ।

नारा मन्दिर ऊपर से नीचे तक काले बुकों जैसे गिलाफ से डका होने से मन्दिर का पत्थर किस रंग का है उसका पता नहीं लगता। किन्तु उसी प्रागण में जो इस्लाम-पूर्व अन्य अवशेष रहे हैं वे बादाभी व केसरी रंग के होने से हमें लगता है कि वह मन्दिर वैदिक गेरुए रंग के पत्थर का बना है।

## प्राचीन मन्दिर को मस्जिद समझने की भूल

समेरिका के न्यूबार्क नगर की Academy of Sciences में मार्च ३० ग १ अप्रैल, १६८१ में Tropical Ethnoastronomy और Archeor Astronomy शास्त्रों पर एक चर्चांगत्र आयोजित हुआ था। उसमें Hagop Kevorkian centre for near Eastern Studies, Newyork City के एक प्राच्यांगढ David A. King ने एक प्रवन्ध (Research paper)पड़ा था। उसका क्षेत्रक वर Astronomical Alignments in Mediaeval Islamic Religious Architecture। उस प्रवन्ध में उनकी एक मूलगामी कृत थी। वै यह मानकर बने थे कि वर्तमान समय में जो इमारतें, महिजदें कही जाती हैं वे मुसलमानों ने प्रार्थना गृहों के रूप में ही बनायीं। हम उनकों और अन्य पाठकों को यह विदित करा देना चाहते हैं कि विश्व-भर में जो प्रेक्षणीय ऐतिहासिक इमारतें, दरगाहें या मस्जिद कही जाती हैं वे सारी विश्वमियों की बनवाई, मुसलमानों द्वारा कव्जा की हुई इमारतें हैं। उनकी प्रार्थना का जो आला होता है उसका एख मक्का की दिशा में होना चाहिए, वैसा नहीं है। हमारे एक अमेरिकी मिन Marvin H. Mills ने जद David A. King से यह बात कही कि मस्जिद कही जाने वाली प्रत्येक इमारत का रुख मक्का की दिशा में होना अनिवायं है तो David A. King ने यह बात मान ली कि विश्व-भर में ऐतिहासिक मस्जिद कहलाने वाली लगभग किसी भी इमारत का रुख मक्का की दिशा में नहीं है।

यह बात बिदित हो जाने पर क्या उनका यह कत्तं व्य नहीं बनता कि वे पता लगाएँ कि क्या वे इमारतें तचमुच ही मुसलमानों ने मस्जिदों के रूप में बनाई थीं? तथापि सारे पुरातत्त्वविद् और इतिहासज्ञ उनका वह कर्तं व्य निभाने से भिभक रहे हैं। इसलिए कि उन्होंने आज तक जो पढ़ा, जो ग्रन्थ लिखे, छात्रों को जो पढ़ाया, परिषदों में जो भाषण दिए, अधिकार-पदों से जो भत-प्रतिपादन किया, वह सारा निराधार सिद्ध होगा और उनके बरिष्ठ भी उनसे रुष्ट हो आएँगे।

## शेषशायी विष्णु की विशाल प्रतिमाएँ

सृष्टि के निर्माता और मूल आधार भगवान विष्णु की प्रतिमाएँ प्राचीन विश्व के कई प्रदेशों में उसी प्रकार बनी थीं जैसी प्रत्येक कुल में मूल पुरुष की प्रतिमा बड़े श्रद्धाभाव से प्रदक्षित होती हैं। विष्णु को विशाल प्रतिमाओं के वे स्थान थे—१. गया, २. मक्का में काबा, ३. इटली की राज-धानी रोम में, ४. ब्रिटेन के Isle of Anglesey (यानी आंग्लेश द्वीप), और १. दिल्ली में तथाकथित कुतुबमीनार के तले विष्णु की वे प्रतिमाएँ और वैदिक संस्कृति की अन्य देव प्रतिमाएँ मूर्तिमंजक ईसाई और इस्लामियों ने तोड़-फोड़कर बैदिक मन्दिरों को मस्जिदें, मकबरे और चर्च के रूप में प्रयोग करना आरम्भ कर दिया।

Xer.com.

अमेरिका की Newyork University में David King को प्रस्तामी वास्तुकता का जानकार' के विद्वान का पद प्राप्त है। उनके अपर उिलक्षित परिषद में पढ़े प्रबन्ध का शीर्षक था Astronomical Alignments in Mediaeval Islamic Religious Architecture. वानि 'मध्ययुगीन धामिक इस्लामी इमारतों की ज्योतियीय रचना'। यह शीर्षंक ही अमपूर्ण है। जो इस्ताम कतज्योतिय, पुनर्जन्म, कर्मकिद्धान्त आदि को नहीं मानता वह निजी इमारतें ज्योतियीय आधार पर क्यों बनाएगा ? ज्योतिपीय आधार पर बनी यह इमारतें इस्लामी हो ही नहीं सकतो यह आज़कल के बिद्धान नहीं जानते । उस प्रवन्थ में David King ने लिखा है कि"From the 8th Century onwards Muslim Astronomers devoted much attention to the problem of determining the Qibla of any Locality from the Geographical Co-ordinates of Mecca and of that Locality. They derived Geometric and Trigonometric solutions of considetable sophistication and even compiled tables displaying the Qibla for each degree of latitude and longitude" यानि "बाठवी बाताब्दी से आगे इस्तामी ज्योतिविदों ने बड़ी लगन से एनका स प्रत्येक स्वान का कोण निविचत किया । इसके लिए उन्होंने भूमिति, विकाणीयित बादि के हिसाब से मक्का की दिशा में प्रत्येक स्थान के किवले के कीय के जलांग-रेखांग का अंशात्मक कोष्टक भी तैयार किया।"

क्यर उद्धत David King का निष्कर्ष केवल कही-सुनी बालों पर आधारित है यह हम पाठकों को विदित कराना चाहते हैं।

प्रत्यक्ष में मस्त्रिद कही जाती वाली किसी भी इयारत का रुख सकता की दिशा में नहीं है यह David King ने हुमारे गित्र Marvin H-Mills से क्वी करते समय कडूल किया। और उधर निजी प्रयन्थ में वे पुर्वतया विरोधी निष्कर्ष प्रकट करते हैं कि मुसलमानी ने अत्यन्त बारीकी वे प्रत्येक स्वान से महका से कितना कोण बदता है इसका अंशास्मक कोष्टक तथार किया था। यदि ऐसा कोष्टक तथार था तो उनकी तथा-कवित मसिक्टों के किसला का एक मक्का की दिशा में क्यों नहीं है ? आज तक के सारे विद्वानों ने इस्लामी शिस्पकला के बारे में ऐसे ही परस्पर विरोधी विचार प्रकट किए हैं।

इस्लाम-पूर्वकाल में अरब लोग वैदिक संस्कृति की गुरुकुल-पद्धति के अन्तर्गत बड़े विद्वान वन गए थे। किन्तु मुसलमान बन जाने पर विद्वा ग्रहण बन्द होकर केवल लूटमार हो उनका धन्धा बन गया। उन्होंने निजी पंचांग से भी बारीकी के हिसाब हटाकर, और प्रति तीन वर्ष परचात एक-एक अधिकमास पंचांग में पविष्ट करने की प्रथा हटाकर गँवार और अनाड़ी पद्धति से प्रतिवर्ष ग्वारह दिन घटाने का रवैया अपनाया । ऐसे लोग पृथ्वी के विभिन्न स्थानों में कर्जे तथा मस्जिदें बनाना क्या जानें और उनका रुख काबा की दिशा में करने की कुशलता कहाँ से प्राप्त करते ?

## इस्लाम ने इतिहास कैसे और क्यों झुठलाया ?

इस्लाम ने अत्याचारों की भरमार करके चन्द वर्षों में सारे अरब-बासियों और ईरानियों को मुललमान बनाया। एक-दो पीढ़ियों में सारे ही गुमलमान बन जाने पर उनके पूर्वजों पर किए गए अत्याचार जनता भूल गई। तत्परचात् इस्लामपूर्वं वैदिक काल के अरबी ग्रन्थों को ही पुरस्कृत करके, अरब और ईरानियों के धूर्त नेताओं ने भूठ ही ऐसा प्रचार-ढोल पीटना शुरू किया कि मानो जैसे सारी विद्या और कलाओं का निर्माण और विकास इस्लाम के कारण ही हुआ, जबिक परिस्थिति पूर्णतया उल्टी ही यी, इस्लाम ने मारी विद्याओं का और कलाओं का गला घोंट दिया था।

### डेविड किंग के तीन प्रश्नों का उत्तर

आइचयं की बात यह है कि मुसलमानों को विद्वान समभने बाले David King ने स्वयं ही अपने प्रबन्ध में तीन कसौटी के प्रश्न पूछे जिनसे मुसलमान वनने पर अरबों का बुद्धूपन ही प्रकट होता है। वे प्रश्न हैं—

- रे जो मुसलमान भूगोल भी भली प्रकार नहीं जानते ये वे भूमिति, सगोल ज्योतिष आदि अधिक पेचीदा गणितशास्त्र कैसे जान सकते थे ?
- रे. और यदि वे उन शास्त्रों में प्रवीण थे तो उनकी बनाई मस्जिदों का वल मनका की दिशा में क्यों नहीं है ?
- यदि मुसलमान बने अरब गणितशास्त्र में प्रवीण नहीं ये तो सूर्य,

XAT.COM

तारका, वायु की दिया के हिसाद-किताब के सूक्ष्म नियम आदि अरबों

के साहित्य में कैंसे पाए जाते हैं ? उपरोक्त तीनों प्रश्नों का एक ही उत्तर है कि अरबों के पास गणित, भूमिति, दिगुणमिति, भूगोल, सगोल, ज्योतिष-सम्बन्धी जी साहित्य उप-सन्द या वह सारा इस्लामपूर्व वैदिक संस्कृति का था। मुसलभान बने बरबों हारा विखना-पढ़ना छोड़ देने के कारण उस विद्वतापूर्ण सर्वहित्य का बे तिनक भी उपयोग नहीं कर सके, इतने वे बुड़ू बन गए।

भारत में भी तो कुछ हर तक वैसी ही स्थिति है। भारत में वेद, क्यांनपर, रामायण, महाभारत, पुराण, आयुर्वेद, काव्य, भौतिकशास्त्र, संगीतवास्त्र, विमान बास्त्र, स्थापत्य आदि के उच्चतम संस्कृत साहित्य की बरनार है। तथापि सामान्यजन उस साहित्य और विद्वत्ता भण्डार से पूर्णतवा अनिमज्ञ हैं। इसका कारण भी वहीं है कि इस्लाम और अंग्रेजों के दान दन जाने पर भारतीय लोग निजी दैदिक विद्याओं से वंचित रहते गए। किन्तु David King के प्रचन्ध से एक बात यह स्पष्ट होती है कि पाइचात्य विद्वानों के मन में मुसलमानों को लेकर यही उलक्कत-सी है। क्योंकि एक तरक तो वे अरवीं की विद्ञता की वड़ी प्रशंसा सुनते आ रहे हैं और दूसरी तरफ प्रत्यक्ष में अरबी मुसलमान हर प्रकार से बड़े बुद्ध और पिछड़े साबित होते हैं। वर्तमान युग में ही देखिए, किसी भी क्षेत्र में एक भी मुसलमान ने जागतिक स्थाति नहीं पाई है। और तो और अरबी वीनिक बी इतने निकम्मे हैं कि अरबी राजकुल का रक्षण पाकिस्तानी टुकड़ी पर नोंपा गया है।

## काबा का वैदिक आकार

काबा को इयरेका की बाबत David King कहते हैं "इस्लामपूर्व बरबी कल्पना के अनुसार विश्व के आठ या बारह भाग बनते थे। उनके बाबीन बायु ऋतुमान शास्त्र में बायु प्रचलन की उतनी दिशाएँ मानी गई है। काबा स्वयं ज्योतिपीय आधार पर इस प्रकार बना है कि उसकी बौदाई की मध्य रेखा की एक नोक प्रीष्म ऋतु के सूर्योदय क्षितिज बिन्दु की सीव में है और इसरी शरद ऋतु के सूर्यास्त बिंदु की सीध में है। David

King के प्रबन्ध के पृष्ठ ४ पर यह जानकारी दी गई है। वह सारा गणित स्थापत्य इस्लामपूर्व वैदिक पंचांग की कुशलता और विद्वता का प्रमाण है।

पृष्ठ ४ पर David King लिखते हैं. "काबा, पहाड़ों के बीच एक दर्रे में बसा हुआ है। उसके निकट अप्रमाम का पवित्र अरना है। उसमें एक उल्का प्रस्तर है जो अन्य देवतारूप प्रस्तरों में सबसे प्रमुख था। वह इमारत ज्योतिषीय नियमों पर बनी है। महंमद के समय तक उसमें ३६० मूर्तियां होती थीं । वह सूर्यपूजा का स्थान या । वायु के प्रचलन की आठ दिशाओं से उसके आठ कोने सम्बन्धित हैं। ग्रीस देश के एथेन्स नगर का एक स्तम्म भवन उसी प्रकार दायुकी अध्य दिशाओं से सम्बन्धित था। एक अन्य विद्वान Price के अनुसार कावा का आकार सृष्टि के लगभग सभी तत्वी के सम्मिलित हिसाव के आधार पर बना है। अतः उसमें ब्रह्माण्डविद्या, रसायनविद्या, भौतिक्जास्य, वायु ऋतुमानशास्य, आयुर्वेद आदि सभी का विचार अन्तर्भृत था। एक अन्य विद्वान् Berthold के अनुसार हिमाज की प्रारम्भिक मस्जिदों का एल पूर्व दिशा में या क्योंकि इस्लामपूर्व मृतिभक्त अरबों को पूर्व दिशा का नहत्व था। कादा में संगे अस्वद (शिवलिंग) एक कोने में (दीवार में) बैठाया (फँसाया) गया है। काबा मन्दिर की प्रत्येक दीवार या कोना विश्व की एक-एक विशिष्ट दिशा से सम्बन्धित था। एक अन्य विद्वान Chelhad का कहना है कि कावा इस तरह बनाया गया था कि वह सूक्ष्म रूप में सारे ब्रह्माण्ड का प्रतीक हो।

ऊपर दिए उद्धरण से पाठक देल सकते हैं कि इस्लाम की स्थापना से हजारों वर्ष पूर्व बने काबा का ढांचा कितने विविध प्रकार के, प्रगाड़ विद्वता के ज्ञास्त्रीय आधार पर बना हुआ था। इस्लाम ने उसे तहस-नहस किया। अत: विद्या और कला को प्रोत्साहन देने का इस्लाम का दावा कभी नहीं मानना चाहिए। उल्टा विश्व की सारी अच्छाई इस्लाम के कारण ध्वंसित हो गई।

ऊपर दिए उद्धरण में यह कहा गया है कि इस्लामपूर्व अरबों में पूर्व दिशा का महत्त्व था, अतः इस्लाम की स्थापना होने के पश्चात् भी आरम्भ में मस्जिदों का रुख पूर्व दिशा में ही होता था, इस्लामपूर्व वैदिक प्रथा का यह एक पक्का सबूत है।

कामा का प्रोगण

"काबा के इदं-गिर्द जो बौकोना जांगन है वह २४० कदम लम्बा और २०० कदम बोटा है। उस आंगन के पूर्वी बाजू पर एक बरामदा है जिसमें सम्भों को चार कतारें हैं। उसके सामने की बाजू में खम्भों की तीन कतारे है। चार-चार सम्भों के आधार पर एक-एक गुम्बद बना हुआ है। गुम्बदों के जपर सकेंद प्यास्टर चढ़ा हुआ है। एक जानकार कुतुबुद्दीन के अनुसार गुम्बदों की संस्था १६० है। प्रत्येक स्तम्भ १२० फुट ऊँचा है। उनका घेरा र ने से रहे फुट है। कुछ खम्भे संगमरमर पत्यर के हैं, किन्तु अधिकतर मक्का में पाये जाने वाले स्थानीय सादे परथरों के हैं। प्रति ३-४ स्तम्भों के बांद एक अप्टकोना सम्भा बना हुआ है जिसकी मोटाई ४ फुट है। कुल सम्बे ४५० है। यह सम्भा इतनी बार तोड़ा गया और बनाया गया कि इसके प्रारम्भिक इचि के प्रायः कोई अवशेष प्राप्त नहीं हैं। जिस ऊँचे परकोटे के अन्दर ये खम्मे वाले बरामदे बने हुए हैं उस परकोटे की अन्दर की बाजू पर महंमद और उसके कुछ उत्तराधिकारियों के नाम खुदे हुए हैं। कई स्वानों पर "अस्लाह" ऐसा मीटे अक्षरों में लिखा है"। (यह वर्षन John Lewis Burckhardt के Travels in Arabia प्रन्थ म पुष्ट २४६ से २४६ तक में पाया जाता है। अध्दक्तीन को वैदिक महत्त्व हमने इस प्रत्य में अन्यन समय-समय पर स्पष्ट किया ही है।

## करता का गर्भगृह

"कादा, बहु एक ऊँचा चौकोना ढींचा है जिसकी लम्बाई १८ कदम और बोहाई १४ कदन है। ऊँचाई ३४ से ४० फुट है। वह इमारत भूरे रंग के स्थातीय परवरों की बनो है। प्रत्येक शिला भिन्त-भिन्न आकार की है। एक इसरे से बड़ी अबड़-खाबड़ पढ़ित से वे शिलाएँ जोड़ी गई हैं। उसका को विद्यमान दांचा है वह सन् १६२७ का बना है। गर्सगृह की बच्देव (दक्तिण-पूर्व) दिशा में दीवार के एक कीने में वह पत्थर बाहर की तरफ दार के निकट जिन दिया गया है। भूमि से लगभग ४ से ४ फुट की जैवार पर वह सने अस्वद (शिवलिंग) दीवार में पक्का विठाया गया है सरभव कात इंच व्यान (Dismeter) की वह शिला (शिवलिंग) है।।

विविध आकार के टुकड़े सीमेंट से जोड़कर उसका ऊपर का भाग समतल और चमकीला बनाया गया है। ऐसा लगता है कि उस पर कड़ा प्रहार किए जाने से उस शिला (शिवलिंग) के जो अनेक टुकड़े हुए उन्हें दुवारा जोड़ा गया है। उसका रेंग लाल छटा का काला है। उसे चौदी से मड़ दिया गया है। चाँदी का पत्तर निचली तरफ अधिक चौड़ा है। निचली बादी की पट्टी में चाँदी की कीलें ठोकी गई हैं।

"काबा के उत्तर में द्वार के समीप दीवार के निकट भूमि में एक निम्न स्तरीय आला-सा बना हुआ है। उसकी दोवारें संगमरमर की बनी हुई हैं। तीन व्यक्ति एक साथ बैठ सकें इतनायह चौड़ा है। वहाँ प्रार्थना करना शुभ माना जाता है। उस स्थान को El Madjan कहा जाता है। उसी के कपर कुफिक लिपि का एक लेख है जो मैं पढ़ नहीं पाया।

### प्राचीन ओकज कवि सम्मेलन

"मक्का में ओकव उर्फ ओकज स्थान पर महंमद के समय तक एक कवि सम्मेलन हुआ करता या। उसमें श्रोताओं की बड़ी भीड़ होती थी। पुरस्कार-प्राप्त कविताएँ काबा में दीवार पर प्रदर्शित की जाती थीं। तयफ के समीप Beni Nagzara विभाग में ओकथ अब एक घ्वंस, वीरान-सा स्थान दिखाई देता है।" ऊपर दिया उद्धरण John Levis Burckhardt के Travels in Arabia ग्रन्थ में पुष्ठ २४८ से ३६६ तक अन्तर्मृत है।

काल की महिमा देखें । एक समय जिस प्रदेश में विद्वानों की संस्कृत, अरबी आदि कविताएं सुनने लोगों की भीड़ लगती और चर्चा, चहल-पहल आदि होती वही अब एक रूखा-सूखा, व्वंसित, निर्जन स्थान बनकर रह गया है।

शिवलिंग के जो टुकड़े हुए हैं, वह स्वयं महमद के प्रहार से हुए या मीरियाई हमलावरों ने जब उस शिवलिंग का अपहरण कर उसे २२ वर्षों के पश्चात् सऊदी अरब को लौटाया उस काल में हुए, यह बात अभी स्पष्ट नहीं है। उसका लाल काला रंग ज़िवलिंग का ही लक्षण है। उसका नाम नी Madjan एक यूरोपीय लेखक ने लिखा है, हो सकता है वह "महादेवम्" शब्द हो ।

इस्लाम ने वंटिक प्रथाओं को उत्टा किया

विटिक प्रस्परा में निजी सम्बन्ध लोड़कर एक अलगाव बनाने के हेतू इस्ताय ने एक आसान उपाय दूँडा। प्रचलित देदिक रीति-रिवाजों का उत्टारप इस्ताम ने अवनाया । वैदिक प्रस्थारा में सिरपर चोटी रखी जाती धी उसके बजाय इस्ताम ने दाढ़ी रखने की प्रया चालू की । पूर्व के अजाय पश्चिम की महत्त्वपूर्ण माना। उत्तरी परिक्रमा आरम्भ करी। सूर्योदय से मूर्वोदय तक दिन विनने के बजाय सूर्यास्त से सूर्यास्त का हिसाब चलाया। वैदिक जप में जपकर्ता माला के मणि नीचे की ओर ढकेलता है; अतः मुनलमान माला के मणि ऊपर फरते हैं। अन्य लोग हाय की उंगलियाँ होने करके पानी ऊपर से नीचे बहाकर हाथ धोते हैं, किन्तु मुसलमान ततहस्त को ऊपर कर पानी को उल्टी दिशा में बहाता है। इस्लामी परिक्या बड़ी के उल्टेकम से होती है। तबा चूल्हे पर मुसलमान उल्टा रखते हैं। टोपी की सिलाई या कपड़ों की इस्त्री मुसलमानों की इतरों से क्ति दिला में होती है। बैदिक उपवास में एक समय या दोनों समय पूरा जनवान् वा दुव्य-कलाहार होता है, किन्तु इस्लामी प्रथा में रामभान का ट्यबान रेवन नाममात्र होता है। मुसलमान लोग रामभान में भी दोनों मनव नरपेट रजकर मिध्यान बाहार लेते हैं, केवल भोजन के समय बदल दिए याते हैं। इसे क्या उपवास कहा जा सकता है ? तथापि इस्लामी प्रथा में तर्क करने की मुंबाइश ही नहीं है। जाडय और अपचन होने तक के दो नमय के मरपेट आहार को क्योंकि इस्लाम में उपवास कहा है अतः हमी उसे कृपकाप उपवास कहे जाते हैं। अन्य लोग रसोई के बरतनों को बन्दर कनई कराते हैं तो मुसलमान बाहर से कलई कराते हैं। इस्लाम का सीवा-सामा निवम यह है कि अन्यों से अपना अलग अस्तित्व, विरोध, चिद्र और भवता कायम रखने के लिए आम लोग जी करते हों उसका बिल्ड्स उत्ता करता। इस सम्बन्ध में अग्रवती जलाने की बाबत एक क्तामी क्यादक का साक्षणिक उत्तर हम उद्धृत कर ही चुके हैं। प्रचलित रिवानों को उस्टा कर नई संघटना बनाए जाने का एक आधुनिक उदाहरण देखें। Scouts नाम की युवकों की संघटना जब बनी तो उसमें र्वित और हैनिकों बैती वहीं पहनकर कवायद आदि होती थी। अतः कुछ भिन्नता दशनि के लिए दाहिने हाथ की तीन उँगलियाँ ललाट के दाहिने कोने पर धरकर सलाम करने की प्रया इसलिए चालू की गई कि पुलिस और सैनिक संघटनाओं का सलाम पाँचों उँगलियों से किया जाता है।

तुर्की लोग

तुरग शब्द का संस्कृत अर्थ है "अश्व" यानी घोड़ा। अतः तुरगस्थान उपं तुर्कस्थान यह वैदिक क्षत्रियों का दिया नाम है। किन्तु जब से वह देश इस्लाम के कब्जे में आ गया तब सं तुर्की नेताओं ने तुर्कस्थान का इस्लाम-पूर्व लाखों वर्ष का इतिहास नण्ट कर दिया। इतिहास एक ऐसा विषय है जिसकी कड़ी कभी टूटनी नहीं चाहिए। तथापि ईसाई, इस्लामी और कम्युनिस्ट पन्यों की यह विशेषता रही है कि वे अपने अनुयायियों के दिलों में पूर्व इतिहास की बावत घृणा उत्पन्न कर उस इतिहास को दवाकर भूत जाने को प्रवृत्त कराते हैं।

अलीगढ़ विश्वविद्यालय के प्राध्यापक महंमद हबीब ने Sultan Mahmud of Ghaznin नाम की पुस्तक लिखी है। उसके पृष्ठ १४ पर वे जिखते हैं कि-"ईसापूर्व काल में Scythean तुर्कों के Barhatigin ने प्रस्थापित किए तुर्की शाही (कुशाण)राजघराने ने दिग्विजय आरम्भ की। उसके प्रसिद्ध सम्राट् कनिष्क के अधिकार में उत्तर भारत का एक बड़ा भाग, अफगानिस्तान, तुर्कस्थान और Mawaram Nahar सम्मिलित हो गए। वे तुकं भारतीय (वैदिक) संस्कृति में घुलमिल गए। अल्बरूनी के अनुसार उस घराने में साठ राजा हुए। अन्तिम राजा Legaturman को उसके ब्राह्मण मन्त्री कल्लूर ने पदच्युत किया। नगरकोट के किले में उस कुल के राजाओं के नाम एक रेशमी पट पर अंकित प्राप्य थे किन्तु अल् बहनी देख न सका।

तुकं लोग वैदिक परम्परा के ही थे। किसी और रहन-सहन को छोड़-कर उन्होंने वैदिक परम्परा अपनाई यह कहना उचित नहीं। "गिन" अन्त्यपद बाले नाम

उपरोक्त उद्धरण से यह जान लेना आवश्यक है कि Subuktagin, Alaptagin आदि इस्लामपूर्व तुर्की राजाओं के जी नाम ये वे सुभक्त नुष्क.

असिप्तगुण आदि अंस्कृत दे। यह एक सहस्य वर्षों से तुर्कस्यान इस्लामी देश बनने के कारण कई लोग अनजाने में तुर्कस्थान के इस्लामपूर्व नाम भी इस्तामी ही समझते हैं। दुसलमान बनने के परचात् तुर्की लोग अतिकृर, दुष्ट और अन्यायी बन गए। उन्होंने Armenian Kurd जादि जमातों के लोगों का उसी प्रकार नाम और छल किया जैसा हिटलर ने यहूदियों का। इससे पाठक देख सकते हैं कि वैदिक संस्कृति में और इस्लाम में आकाश-पाताल जैसा अन्तर है। अतः सारे वर्ष एक जैसे समझना अनुचित है।

HIE

याह या बादबाह जादि उपाधियों से वर्तमान युग में इस्लामी नरेश का जानात होता है। किन्तु संस्कृत में "बाहते" यानी "चमकता है।" राजा का अधिकार, उसके वस्त्र, आसूषण, आसन, नौकर-चाकर आदि से राजा मामान्यजनों से एकदम जलग-मा चमक उठता है। अतः उसे "शाह" इपाधि देदिक परम्परा में ही लगती थी। नेपाल के हिन्दू नरेश को भी शाह दर्शाम नगती है। गुजराती लोगों में शाह नाम के कुल होते हैं। अत: "बाह" बेंदिक मंस्कृति की पदवी है। इस्लामी बने मुल्तान, बादशाह अपने कामको साह इसलिए कहलाते वे कि इस्तामपूर्व वैदिक परम्परा में नरेशों को बाह्र बहा बांता था।

इसी कारण ईरान के राजा भी इस्लामपूर्व काल से शाह कहलाते हैं। जीविवन बौर तुर्की राजाओं के बाह्यण मन्त्री होते थे इसी से जाना जा ककता है कि दुर्बस्थान के इस्लामपूर्व राजा लोग वैदिकधर्मी होते थे।

नगरकोट के किने में जो राजवंशावली थी उससे पता चलता है कि हिन्दु राजवरानों के इतिहास बादि लिसे जाते थे। किन्तु सात सौ वर्षों के इस्लामी आक्रमण में वे तब नष्ट कर दिए गए।

#### गामन राजवराना

अपर डिल्मिकिट प्राध्यापक हवीब के ग्रन्थ में Samanid राजाओं के वास्तरकात इस प्रकार दिए हैं। अब्दुलमलिक बिन नूह (३४३-३४०) बंबुर बिन बुद्ध (३४०-३६४) नुह बिन मंसूर (३६५-३८७) परिचम ण्डिया प्रदेश में Samunid मराने का विद्याल साम्राज्य था। समनी यह शाहमन (शाहमनी) शब्द है जिसका संस्कृत अर्थ है चसकदार मन (बुद्धि) बाला। महंमद बिन कालिम (७१२) द्वारा किए भारत पर आक्रमण सम्बन्धी को अरबी तबारीकों है उनमें भारतीथों को तुकें और समनी कहा गया है क्योंकि उस समय तुर्क और समनी यानी शाहमनी सारे वैदिक धर्मी थे। नृह "मनु" नाम का संक्षिप्त इस्लामी रूप होने से पता चलता है कि समनी राजकुल के व्यक्ति अपने आपको स्मृतिकार मनु के बंशज कहलाने में गर्व मानते थे। इस्लामपूर्व नाम भी मुसलमान लेखक किस प्रकार अरबी और इस्लामी बनाकर पाठकों को भ्रम में डाल देते हैं यह हवीब द्वारा किए गए उल्लेखों से स्पष्ट होता है।

#### लाट-मनाथ

काबा मन्दिर स्थित अनेक देवमूर्तियों में से दो के नाम Lat व Manat कहे जाते हैं। एक प्राचीन संस्कृत खगोलीय ज्योतिग्रन्थ के लेखक का नाम लाटदेव था और मनाट उर्फ मनाथ यह सोमनाथ नाम का ट्टा रूप है। अतः वे नाम वैदिक देवताओं के हैं।

राम, कृष्ण, शिव, गणेश आदि वैदिक देवता प्राचीन विश्व में पूजे जाते थे इसके प्रमाण हमने इस ग्रन्थ में स्थान-स्थान पर उद्घृत किए ही CONTRACTOR AND VALUE OF THE PARTY OF THE PAR

## अल्ला

अल्ला शब्द संस्कृत, वैदिक परम्परा में देवी का निर्देशक है। अल्ला-अवका-अम्बातीन समानअर्थी शब्द हैं। देवी या माता को वे तीन नाम लगते हैं। Gulf of Akkaba नाम इसीलिए पड़ा है कि वहाँ का सागर-तट वैदिक देवी के विशाल मन्दिरों का एक पवित्र तीर्थस्थान था। संस्कृत में अल्लेदबरी देवी के स्तोत्र हैं। एक अल्लोपनियद् भी है। चण्डी, भवानी, दुर्गा, अम्बा, पार्वती का नाम अल्ला होता है।

वद्यपि मुसलमानों में अल्ला को पुल्लिंग माना गया है वह मूल संस्कृत में स्त्रीयाचक बाब्द है। इस्लामी प्रथा में भी इसका एक दड़ा महत्त्वपूर्ण प्रमाण मिलता है। मुसलमान लोग "या अल्ला" कहते हैं जबिक पुर्तिलगी उद्गार "है अल्ला" या "भो अल्ला" होना चाहिए हा

YES

वा कुन्देन्दु तुवार हार घवला। वा कुन्न बस्त्रावृत्ता ॥ वा बोगा वर बस्ट मण्डित करा ।

वा स्वेत वर्मासना।।
इत सरस्वती स्तवन से देखा जा सकता है कि संस्कृत में देवी के जिए
इत सरस्वती स्तवन से देखा जा सकता है कि संस्कृत में देवी के जिए
वो "वा" बब्द प्रयोग होता है वही इस्लामी परम्परा में अल्ला के समरण
वो "वा अल्ला" कहा जाता है। इससे पता चलता है कि प्राचीन इस्लामम "वा अल्ला" कहा जाता है। इससे पता चलता है कि प्राचीन इस्लामम "वा अल्ला" कहा जाता था। महंमद का घराना
है। विव की पत्नी पावंती को अल्ला कहा जाता था। महंमद का घराना
है। विव की पत्नी पावंती को अल्ला कहा जाता था। महंमद का घराना
है। विव की पत्नी पावंती को पत्नी पावंती उर्फ गौरी उर्फ अल्ला महंमद
विवपूजक होने से विवजी की पत्नी पावंती उर्फ गौरी उर्फ अल्ला महंमद
के घराने की कुलस्वामिनी थीं। इसी कारण इस्लामी भगवान का निर्देश
अल्ला शब्द में होता रहा।

वदि वह बंका उठाई जाए कि देवी का नाम अल्ला मुसलमानों ने पुल्लिग कैसे कर डाला तो उसके कई उत्तर हो सकते हैं। एक उत्तर यह कि संस्कृत में "जात्वा" शब्द "पुल्लिग" होते हुए भी हिन्दी में वह स्त्रीलिग बना है। बानी बाबा बदलने से एक ही शब्द का दोनों भाषाओं में लिग जिल्ला है। दूसरा उत्तर यह है कि अरब में बैदिक की तेन प्रवचन बन्द हुए हजारों वर्ष बीत जाने पर देवमू तियों की पूजा अनाड़ी, गैंबार प्रकृति से बनते-चनते लिग भेद आदि मिटकर परमात्मा का निर्देश अल्ला नाम में होकर बह पुरुष ही माना जाने लगा।

#### सात परिक्रमा

मृश्लिम वाची कावा मन्दिर की मात परिक्रमाएँ करते हैं। इसे संस्कृत में मध्यपंत कते हैं। बैदिक विवाहों में वर-वधू होम-अग्नि की सप्तपदी करते हैं। जत: सात परिक्रमा की परम्परा भी कावा की इस्लामपूर्व बैदिक मात्रिक स अगाण है।

## सबंखान में विक्रमादित्य का राज्य

नारत के अवन्तिका दकं दरजीयनी साम्राज्य के महाराजा विश्वमादित्य ने देखवी कन् पूर्व ५६ वर्ष से निजी नाम का संवत् चलाया। पूरोप में उनका समकालीन रोमन सम्राट् उयुलियस सी कर था।
सन् १६४६ के लगभग उज्जियनी में विक्रम संवत् को २०००वर्ष पूरे
हो जाने का उत्सव मनाया गया। उसका एक विशेष स्मृति अंक प्रकाशित
हुआ था। उसमें एक हिन्दु तथा एक मुसलमान ऐसे दोनों का लिखा एक
हुआ था। उसमें एक हिन्दु तथा एक मुसलमान ऐसे दोनों का लिखा एक
लेख प्रकाशित हुआ था। उसमें प्राचीन अरबी कविता उद्घृत थी जिसमें
लेख प्रकाशित हुआ था। उसमें प्राचीन अरबी कविता के शब्द इस प्रकार

इवज्ञक्काई सन्तुल विक्रमत्तुल फेहलमीन करिमृत ।

यतंकीहा वयोवस्सल विहिल्लहया समीमिनेला

मोतकव्वेनरत् विहिल्लाहा यूबी कंद मिन् होवा

यकाकक फजगल असरी नहान्स ओसिरिम् बेजेहोलीन

यहा सबदु या कनातेफ नतेकी विजिहलीन

अतादरी विलाला मसौरतीन फकेफ तसाबहु

कौन्नी एजा मजाकरलहदा वलहदा

अचमीमन, बुक्कन, कड तोलुहो वतस्तक

विहिल्लाहा याकाजिबनाना बालेकुल्ले अमरेना

फहेया जौनविल् अमरे विक्रमतून

—सर उल् ओकुल, पुष्ठ ३१५

इस कविता का अर्थ इस प्रकार है-

"भाग्यशाली हैं वे जो विक्रमादित्य के शासन में जन्मे (या जीवित रहे) वह सुशील, उदार, कर्तव्यपरायण शासक प्रजाहित दक्ष था। किन्तु उस समय हम अरब परमात्मा का अस्तित्व भूलकर वासनासकत जीवन व्यतीत करते थे। हममें दूसरों को नीचे खींचने की और छल की प्रवृत्ति बनी हुई थी। अज्ञान का अधेरा हमारे पूरे प्रदेश पर छा गया था। भेड़िये के पैंजे में तड़फड़ाने वाली भेड़ की भौति हम अज्ञान में फैंसे थे। अमावस्या जैसा धना अन्धकार सारे (अरब) प्रदेश में फैल गया था। किन्तु उस अवस्था में वर्तमान सूर्योदय जैसे जान और विद्या का प्रकाश, यह उस दयालु विक्रम राजा की देन है जिसने हम पराए होते हुए भी हमसे कोई भेदभाव नहीं बरता। उसने निजी पवित्र (बैदिक) संस्कृति हममें फैलाई

और निजी देश (भारत) से वहाँ ऐसे विझान, पण्डित, पुरोहित आदि भेजे जिन्होंने निजी विद्वता से हमारा देश चमकाया । यह विद्वान पण्डित और धमेनुर आदि, जिनकी कृपा से हमारी नास्तिकता नष्ट हुई, हमें पवित्र ज्ञान को श्राप्त हुई और सस्य का मार्ग दिखा वे हमारे प्रदेश में विद्यादान और संस्कृति प्रसार के लिए पचारे थे।

महमदकं १६६ वर्ष पूर्व के अरबी कवि जिप्हम् जिनतोई की वह अरबी कविता जो विक्रमादित्य की प्रशंसा में लिखी गई है, वह विक्रमादित्य, विनतीई से लगभग १०० वर्ष पूर्व राज्य करता था। इससे निष्कर्ष यह निकतता है कि विक्रमादित्य की श्रेष्ठता की स्थाति उसके जीवन के पश्चात इस्ताम की स्थापना होने के ६०० वर्षों में अरब लोगों में भी ज्यों-की-त्यों दनो हुई दी यानी विक्रमादित्य की पावन स्मृति केवल भारत में ही नहीं जिंदतु विश्व के जन्य अनेक देशों में भी फैली हुई थी। इससे विक्रमादित्व के अनेक गुणों का अनुमान लगाया जा सकता है।

## संर-उत्-ओकुल

तुकंस्यान की राजधानी इस्तंबूल में भएतब्-ए-सुल्तानिया नाम का बन्बालय या। उसमें पश्चिम एशिया के देशों के साहित्य का सबसे अधिक इन्द संबह था। इसके अरबी विभाग में प्राचीन अरबी काव्य-संबह की एक पुस्तक थी। सन् १७७२ में तुर्कस्यान के सुस्तान सलीम की आज्ञा से एक प्राचीन काव्यसंबह से १७४२ में चुनी कविताओं का संग्रह तैयार क्रिया गया ।

उत प्रत्य के पुष्ठ हतीर यानी कच्चे रेशम के थे। ऐसे कच्चे रेशम से चेजनबोम्ब कानव बनाया जाता या । प्रत्येक पृष्ठ के किनारों को सुनहरा रंग दे दिया गया था। जाया, नुमात्रा आदि देशों में पाए गए प्राचीन वैदिक इस्यों के पृष्ठों के किनारों का रंग सुनहरा है। अत: यह बैदिक प्रथा थी। इंग्लैंग्ड में भी बायदल आदि धामिक ग्रन्थों के पृष्ठों के किनारे सुनहरे करने की प्रका थी। उस काव्य-संप्रह् का नाम है "सैर-उल्-ओकुल" यानी "माहित्य क्षेत्र का प्रवास उर्फ बाजा।" उस संग्रह के तीन भाग हैं। एक में इस्चानपूर्व बाँडवों की रचनाएँ और प्रत्येक कवि की संक्षिप्त जीवनी

अन्तर्मृत थी। दूसरे भाग में मुहम्मद के तुरन्त परचात् के अरबी कवियों की बानी उमय्या घराने के राज्यकाल तक की रचनाएँ सम्मिलत यो । तीसरे भाग में हरन-अल्-रशीद के अन्त तक के अन्य कवियों के काव्य दिए मण् थे। पाठक देखें कि बानी यह "बाणी" शब्द का अवभ्रं स है और उम्मस्या यह कुष्णस्या जैसा वैदिक नाम है।

हरुन-अल्-रक्षीद के दरवार का राजकवि अबु अभीर अब्दुल असमाई स्वयं एक प्रख्यात कवि था। उसने वह सैर उल् ओकुल काव्यसंबह संकलित और सम्पादित किया।

#### वैदिक विराटनगर

सैर-उल्-ओकुल का प्रयम अधुनिक संस्करण जर्मनी के बिलन नगर से सन् १८६४ में प्रकाशित हुआ। दूसरा संस्करण वेक्ट नगर से सन १८८२ में प्रकाशित हुआ। बेंरूट नगर यह प्राचीन वैदिक "विराटनगरी" है। "व" का उच्चार "व" होने से विराट को विराट लिखते-लिखते बैस्ट यह प्रचलित उच्चार रूढ़ हुआ। अरवी काव्य में उस संग्रह की बड़ी मान्यता है। अरबों की प्राचीन सम्यता, सामाजिक जीवन, रहन-सहन आदि का उस काव्य-संग्रह से वड़ा ज्ञान होता है। उस प्रत्य में प्राचीन काबा का, मक्का नगर का और उसमें प्रतिवर्ष होने वाली ओकब यात्रा का भी वर्णन अंकित था।

### ओकज यात्रा

किन्तु ओक ज सनारोह कोई सामान्य मेला जैता नहीं या। उस यात्रा के निमित्त सारे विद्वानों को तत्कालीन अरबों की बाँदक, संस्कृति, सामाजिक, राजनैतिक, साहित्यिक आदि समस्याओं की चर्चा करने का अवसर भिलता था।

सेर-उल्-ओंकुल में लिखा है कि उस समागन में लिए गए सारे निर्णय अरब समाज में मान्यता पाते थे। यानी एक प्रकार से सकता अरब सनाज की वाराणसी थी। वाराणसी में जिस प्रकार एक प्रस्पात शब्द के का बी विश्वनाथ है उसी प्रकार कावा भवका का शिवक्षेत्र था। वाराणती के

XAT.COM.

बिद्दसमागमों के निर्णयों की जो मान्यता होती थी वही काबा के वार्षिक ओक व नम्मेलन के निर्णयों की होती थी।

## अरबों के वैदिक समाज का कविसम्मेलन

सैर उन् ओकूल के जनुमार उम वार्षिक कविसम्मेलन में तरकालीन प्रस्वात जरबी कवि सम्मिलित होते थे। उत्तम समभी गए काव्य को पारि-तीयक दिया जाता या। सर्वोत्तन कविता को सुवर्णथाल पर लिखकर काबा मन्दिर को दीवार पर अन्दर प्रदर्शित किया जाता। दूसरे क्रमांक के कारय चौदी के बाल पर लिखे जाते। तीसरी श्रेणी की कविता ऊष्ट्र के चर्म पर लिखकर मन्दिर के बाहर लटकाई जाती। इस प्रकार इस्लामपूर्व काल में हजारों वर्ष काबा का मन्दिर श्रेष्ठतम अरवी के काव्य का भण्डार स्थान बन गया था। वह प्रधा अनादि थी। किन्तु महं मदं के अनुयायियों ने काबा पर को हमने किए उनमें वे सोने-चांदी के यान आदि सब लूटपाट में तोड़े-फोड़े और ब्राए गए।

इस समय हसन-विन-साविक नाम का एक कवि नया-नया मुसलमान बना हमलावरों में शामिल था। उनने वहां सटकी कविताएँ लूटी और अपने घर में वह सारी लुट रख ली।

उसके तीन पोड़ी परचात् उसके एक बंदाज ने धन कमाने के उद्देश्य से हरून-जल्-रशीद के दरबार में वह प्राचीन लूट की सामग्री प्रदर्शित की। दरबार में उस समय अबु जमीर अब्दुल असमाई नाम का एक अरब विद्वान टपस्थित या। उसने काव्य लिखे हुए ती सुवर्णधाल और १६ ऊँटों की बार्से नाने वाले व्यक्ति की चन्द मोहरें देकर रवाना किया।

इन पाँच सुवणं थालों पर जो कविताएँ उत्कीणं भी उनमें लबी बेने और अस्तव-विन-तुर्फा नाम के इस्लामपूर्व दो प्राचीन अरबी कवियों की बदिताएँ यो। वह देखने पर हरुन-अल्-रजीद ने अबु अमीर को सुभाया कि वह प्राचीन अरबी कविताओं का संकलन करें। वह जो संकलन किया नवा उनमें जिप्हम दिनतोई की एक कदिता थी। जिप्हम विनतीई प्रसिद्ध कवि या। समातार तीन वर्ष उसकी कविताएँ सर्वोत्तम घोषित होकर काबा मन्दिर के अन्दर सुवर्णयाल पर प्रदिशत थीं । उनमें एक कविता में विक्रमादित्य का गुण औरव था।

इतिहास की कई जटिल समस्याएँ विकमादिस्य सम्बन्धी उस वस्त्री कविता से सुलभ जाती हैं। एक तो यह कि विनतोई के अनुसार उस समय के अरबी विद्वान, पुरोहित वर्ग, समाज सेवक बादि यज्ञ किया करते, विद्यालय व रुग्णालय चलाते, आयुर्वेद की शिक्षा देते, कृषि और जन सिचाई सम्बन्धी लोगों का मार्गदर्शन करते और समाज में शान्ति, सूच्य-वस्था, न्याय, भाईचारा, दानधमं आदि चलता रहे इसका प्रवन्त्र करते।

यह इसलिए होता या कि उस काल में पहलवो, प्रमुख, कुछ आदि वैदिक अत्रिय राजकुलों की उन पश्चिम एशियाई प्रदेशों में अधिसत्ता थी। इसी कारण उस युग के पारसी अभी तक निजी अग्निहीय बलाए हुए हैं। इसी कारण कुडी और ईरानी भाषाएँ संस्कृत प्रचुर हैं। भारत से हजारों मील दूर बाकु और बगदाद जैसे नगरों में अपन मन्दिर और स्थान-स्थान पर इराक प्रदेश के नवबहार जैसे वैदिक मठ बने थे। रूस में कई वैदिक विहार यानी गुरुकुल उरखनन में पाए गए हैं। यह स्वामानिक ही है क्योंकि रूस ऋषियों का ही तो देश है। वहां वैदिक गुरुओं के आश्रम, गुरुकुल आदि विपुल संख्या में नहीं मिलें तो और कहां मिलेंगे ? मध्य एशिया में नारदे स्मृति आदि कई प्राचीन पोथियां भी समय-समय पर मिलती रहीं हैं।

दुर्भाग्यवश विश्य वैदिक विरासत के ऐसे ओत-प्रोत स्मारक जनस्मृति से निकल ही गए हैं। अतः उनका पुनर्लेखन, पुनर्सकलन आदि होना आवश्यक है। उनकी जब जानकारी विद्वानों को हो जाएगी तो विश्व को एक अति मूल्यवान ज्ञानभण्डार की पुनर्प्राप्त का आनन्द होगा। इस ग्रन्थ द्वारा वही महत्त्व का कार्य सम्पन्न किया जा रहा है।

कुराण में वैदिक ऋचाएँ

पारडी (गुजरात) के प्रसिद्ध वैदिक विद्वान पण्डित श्रीपाद दामोदर सातवलेकरजी ने "पुरुषार्थ" मासिक के एक लेख में बताया वा कि कम-से कम यजुर्वेद की एक ऋचा का अनुवाद उधों-का-त्यों कुराण में अन्तर्गृत है। चन्द्रमा, विविध नक्षत्र और विश्व निर्माण का वर्णन देवों में जैसा है ठीक वैसा ही कुराण भाग १, अध्याय २, आयते ११३ से ११४ और १४६,

१४८, अध्याय १, आयत ३७, और अध्याय १०की आयते ४ से ७ में उद्भत है। इससे वह निष्कर्ष निकाला जा सकता है कि अरबों में महाभारतीय युद्ध तक तो पूर्णतया बेद-पठन होता रहा। तत्परचात् जो उथल-पुथल हुई उससे बेद-पठन परम्बरा खण्डित, बृटित और विरल होती गई। हज के दिनों में केवल एक चादर ओड़ें मुसलमान घर्मगुरू जो अरबी मन्त्र बोलते हैं उनका स्वरनाद और पहनावा पूर्णतया वेद-पाठी ब्राह्मणों जैसा ही होता है। यह एक बड़ा महत्वपूर्ण प्रमाण है। किन्तु जाज तक इतिहास संशोधन-पद्धति में यह बड़ा दोष रहा है कि ऐसे विविध प्रकार के प्रमाण पूर्णतया दुर्लक्षित रह गए।

## अरब लोग वंदिक पंचाग मानते थे

हिन्दुओं के ३३ देव होते हैं। उसी प्रकार इस्लामपूर्व Asia Minor प्रदेश में रहने वाले लोगों के भी ३३ देव होते थे।

इस्तामी महीना "सफर" अधिक मास का नाम है। इससे पता जलता है कि इस्ताम पूर्व जरव लोग वैदिक पंचीग के अनुसार ही सारे कियाकर्म किया करते ये।

दूसरे एक इस्लामी मास का नाम है रिब जो संस्कृत "रिव" शब्द का व्यवसंग है।

#### बारदफात

जगनम सितम्बर-अक्तूबर महीनों में आने वाल कृष्णपक्ष की चतुर्दशी को षायाल चतुर्देशी कहते हैं। वैसे तो उस पूरे पखवाड़े को पित्-पक्ष कह-कर उस पसाराई में मृत पूर्व जों के सम्मान में श्राइ आदि किए जाते हैं। दर्मा पखवाहें की चतुर्दशी युद्ध में शस्त्र आदि का प्रहार होकर मृत होने बालों के बाद्ध का दिन निश्चित किया गया है। मुसलमानों में बारवफात ठीव बेसा ही आह दिन होता है। संस्कृत में फिफीन यानी मृत्यु, उसी का बरको अगन्न स "वफात" हुआ है। उसी प्रकार संस्कृत का जो "बार" बब्द है (बेंगे "बार" लगने से भायल होता) उसी का अरबी में "बार" इकं "बार" ऐसा अक्षेत्र हुआ। अतः बारवफात यह अरबी शब्द संस्कृत बार फिकीन का क्लाओं स है।

प्रतिदिन की संघ्या (व दिक विधिवत् प्रार्थना) में कर्ष ठ हिन्दू राजि को अनजाने किए गए पापों की क्षमायाचना "यद् राज्या पापम् अकार्यम् मनसा वाचा" इत्यादि शब्दों से ईश्वर से करते हैं। रात्रिके पापों की जमा-याचना प्रातः की संघ्या में और दिन में किए गए पापों की समा-याचना रात्रि की संघ्या में की जाती है। इससे प्रत्येक व्यक्ति को दिन-रात निजी मानसिक और भाषिक पापों के प्रति जागृत रखने की व्यवस्था की गई यो। इस सम्बन्ध के संस्कृत यचन हैं "सायं दिवसा कृतं पापम् नाशपति", 'सायं प्रातः प्रयुञ्जानों अपापी भवति।"

ईसाई परम्परा में जो Sin उर्फ "पाप" का बार-बार उल्लेख आता है और पाप की बाबत चिन्ता व्यक्त की जाती है, वह पूरीपकी प्राचीन वैदिक संस्कृति का स्मृति अवशेष है। पापोऽहम् पापसम्भवः इत्यादि वैदिक प्रायंना मन्त्र प्राचीनकाल में सारे विश्व में बोले जाते थे।

## पंच अवयव शृद्धि

प्रार्थना (नमाभ) आरम्भ करने से पूर्व मुसलमानों को पाँच गरीर अवयवों की शुद्धि कही है। इसका भी स्रोत वैदिक ही है। "शारीर शुद्ध यव पंचांग न्यासः" ऐसा वैदिक नियम है।

इस्लाम का चातुर्मास

वैदिक संस्कृति में वर्षा के चार मास चातुर्मास कहलाते हैं। इनमें खाने-पीने के पथ्य के विशेष नियम होते हैं। इस अवधि में तरह-तरह के त्रत आदि भी किए जाते हैं। मुसलमानों में भी इन चार महीनों में लूटपाट, युद्ध आदि न करने का कर्मठ बन्धन होता था। कूर, दुष्ट इस्लामी लाकामरू कहाँ ऐसे बन्धन का पालन करते हैं ? किन्तु जब किसी मुसलमान आकामक को युद्ध की तैयारी हेतु कुछ समय की अवधि लगती यो या और किसी विवदाता के कारण वह हिन्दुओं पर हमता करने में समयं नहीं होता था तो वह उस इस्लामी चातुर्मास के बन्धत या बतपालन का डोंग या बहाना करता था। इस्लामी तवारीकों में ऐसे बहानों का उत्सेख जाता है।

शबे बरात

इस्लामपूर्व वैदिक काल में शिववत होता था। वह शिववत कावा

मन्दिर में बड़ा धूमधाम से मनाया जाता था। उसी का अपन्ने श इस्लाम में शर्वे बरात हुआ है।

अपने आप पर किए प्रहार

जियायंथी मुसलमान आठ-दस मंजिले ताजिए कन्धों पर धारण किए रोते-पाटते जुलूम निकालते हैं। कई अपनी ही छाती पीटते जाते हैं, अपने आपको चाबुक मार लेते हैं, अपने शरीर पर चाकू से बार करते रहते हैं। मुमलमानों को यह कहा गया है कि महमद के पोते हुसेन की युद्ध में जो मृत्यु हुई उसके स्मरण में ताजियों के रूप में उसकी अर्थी निकाली जाती है और उसकी मृत्यु के शोक में रोना-पीटना होता है। यह सही नहीं है। ताजियों का जाकार, रूप और चमक-दमक वैदिक मन्दिरों जैसी होती है। ईरान पर जब अरवों ने हमला कर ईरानियों को मार-मारकर उन्हीं के हाबों उनके वैदिक मन्दिर गिरवाए और मलबा सिर पर लाद शहर के बाहर फिकवाया तब अरबी आकामक ईरानियों पर साथ-साथ वार करते रहे, हण्टर मारते रहे और बाकू भोंकते रहे। मुहर्रम के ताजियों का जुलूस उन भीषण अत्याचारों की स्मृति में उसी प्रकार निकाला जाता है जैसे सिख-पन्यो लोग मुसलमानों के हाथ मारे गए अपने गुरु अर्जुन देव और तेगबहादूर के बलिदान दिनों पर योक जुलूस निकालते हैं। इस सम्बन्ध में हमने इसी प्रत्य में मुहर्रम की और भी जानकारी अन्यत्र दी है।

विद्व-भर के मुसलमान काबा की यात्रा को "हज" कहते हैं। वह संस्कृत "व्रज" शब्द का अपभ्र श है। वज शब्द का अर्थ है एक स्थान से दूसरे स्यान पर जाना।

## नहंमद की वैदिक परम्परा

कपर दिए स्वीरे से पाठक देख सकते हैं कि जिस कुरूईश (कुरेशी) कुल में महंगद का जन्म हुआ वह वैदिक परम्परा मानने वाला कुल था। वह कुल कावा मन्दिर का पौरोहित कमें करता था। इसी कुल की योग-ब्यान परम्परा में ही महंभद गुका में ह्यानमन्त बैठा करता। ऐसा करते- करते रामध्यान के मास में ध्यानमन्त अवस्था में ही महमद के मन में कराण का स्फुरण हुआ।

किन्तु महंमद ने अपना अलग-सा पक्ष बनाकरकावा मन्दिर के अन्दर की मूर्तियाँ तोड़ना, सम्पत्ति लूटना, काबा मन्दिर में आने वाले पात्रियाँ पर हमला करना जब आरम्भ किया नव महम्बद के बाबा इत्यादि जो उस कूल के वयोवृद्ध, कर्मठ सदस्य थे उन्हें कोय आना स्वामाविक या। अतः महंमद के कुल में ही अन्तःकलह छिड़ा और उसमें महंमद की विजय होकर महम्मद का एक चाचा उनर-विन-ए-हज्जाम्, जो सनातन विव-भक्त था, वह मारा गया।

अर्बस्थान का मखमेदिनी (मक्का-मदीना) यानी "पजभूमि" परिसर अनादिकाल से वेदपाठ के गरंभीर, पावन स्वर से गूजता रहता या। आगे चलकर बुद्ध की ख्याति जैसे ही भारत में बढ़ी वैसे विश्व के सार ही बैदिक धर्मपीठों में बुद्ध की बाह-बाह होने लगी। अतः जहां-जहां बैदिक बाटकाएँ थीं वहाँ-वहां बुद्ध को नवां अवतार मानकर बुद्ध की विशासकाय पूर्तियां स्थापित होती गई और बुद्धका नीवा अवतार होने की बात चल पड़ी।

हमारी दृष्टि से बुद्ध को नीवां अवतार मानना अयोग्य है। प्रत्येक अवतार शस्त्रधारी योद्धा होना चाहिए। अहिंसावादी मन्त भने हो नाने जाएँ किन्तु अवतार नहीं। जब अभी नौबां अवतार हो नहीं हुआ तो दसवें किलक अवतार की अपेक्षा करना उचित नहीं। एक त्यांगी सन्त समझकर बुद्ध का आदर करना ठीक है किन्तु उससे आगे जाकर उसे सम्पूर्ण पर-माल्मा समक्तना अयोग्य है। तथापि वैदिक परम्परा की सर्वकष उदार विचारधारा के अनुसार बुद्ध को एक त्यागी मान्यवर व्यक्ति अवस्य माना जाता। किसी भी क्षेत्र में श्रेडठ गुणों के व्यक्ति का महान् आदर करना यह वैदिक परम्परा है।

महंमद का चाचा उमर-बिन-ए।हज्जाम एक मान्यवर कवि था। बिव की स्तुति में लिखी उसकी एक किता सैर-उल्-ओकुल पन्य में है। इस अव्याय में उल्लिखित दोनों अरबी कविताएँ दिल्ली में मन्दिर मार्ग पर वने विशाल लक्ष्मीनारायण मन्दिर की पिछली उद्यानवादिका में प्राथाना की दीवारों पर उत्कीण हैं। एक कविता(जो विक्रमादिश्य की प्रयांता में है

XALCON

हम ऊपर दे ही चुके हैं, इसरी कविता नीचे दे रहे हैं-क्फारोमस फिक मिन उसुमिन तब असयरू। कलुवन अमातुल हवा यस तजखरू ॥१॥ वा ताजाखयरोबा उदन कलालवदे-ए लिबो आवा। बलुकायने जतस्ती—है गौमा तब असयर ।।२॥ वा अवा लोहहा अजबू अमीमन महादेव ओ। मनोबली इलामुद्दीन मिनहुम वा समल्ल ।।३॥ वा सहाबी के-यम् फोमा-क्रमील मिदे यौवन । वा बाबुलुम ना सताबहुन फोइन्नक तवज्जरू ॥४॥ मस्तयरे असताकन हसानन कुल्सहम । नबुमुम अजा-अत सुम्मा गबुस हिन्दु ॥४॥ अपर उड्ड कविता का हिन्दी अनुवाद निम्न प्रकार होगा-बदि कोई व्यक्ति पापी या अधर्मी बने । यह काम और कोध में डूबा रहे। किन्तु यदि पश्चाताप कर वह सद्गुणी बन जाए। तो क्या उसे सद्यति प्राप्त हो सकती है ? हौ अवस्य ! यदि वह शुद्ध अन्त:करण से शिवमक्ति में तल्लीन हो जाए तो उसकी आध्यात्मिक उन्नति होगी । है भगवान शिव मेरे मारे जीवन के बदले। मुझे केदल एक दिन भारत में निवास का ववसर दें जिससे मुक्ते मुक्ति प्राप्त हो। भारत को एकमात्र यात्रा करने से सदको पुष्प-प्राप्ति और संतसमागम का लाभ होता है।

अपर दो किवता में हिन्द शब्द का बड़ा आदरपूर्ण उस्लेख है। अतः भी हिन्दु श्वक्ति यह कत्यना कर बैठे हैं कि हिन्दु शब्द इस्लामी उल्लेखों में सबंदा ही कृषित और तिरस्कृत रहा है, वे सही नहीं हैं।

दूसरी एक बात उत्पर दी जानकारी से यह स्पष्ट होती है कि सनातन वर्ष विरोधी जाकमण और सनातिनयों से इस्लामपंथियों का युद्ध अर्थस्थान में प्रथम छिड़ा। उस संघर्ष की स्मृति में काबा की याता करने जाने गात्रेक के को उस मन्दिर के परिसर में तीन स्थानों पर कंकरों से पहार करने को कहा जाता है जहाँ सनातिनयों पर महंमद के नेतृत्व में पत्थर किंके गए थे।

तीसरी एक जानकारी यह मिलती है कि जहां इस्लामपूर्व बरवी लोग सनातनधर्म परम्परा में भारत के धार्मिक स्थानों को यात्रा करने आहे पे वहां अब छलबल से मुसलमान बनाए गए हिन्दू काबा को अधिक पवित्र समस्कर (भारत के तीर्थस्थलों की यात्रा छोड़)अबंस्थान को जाकर काबा की यात्रा करते हैं।

और एक ध्यान में रखने योग्य बात यह है कि सनातनधर्म के तीर्य-स्थान प्राचीनकाल में सारे विश्व में बने थे। ईसाइयों और मुसलमानों ने वे छीनकर काबा, Dome on the Rock, अल्अक्सा, Notice Dame, St. Pauls आदि केवल निजी पन्थों के अलग धार्मिक स्थल मान लिए हैं। प्राचीनकाल में जब सारे जन सनातन बैदिक धर्म के अनुयायी थे तब भारत प्राचीनकाल में जब सारे जन सनातन बैदिक धर्म के अनुयायी थे तब भारत के रामेश्वर, जगन्नाथपुरी, वाराणसी, गया, बद्री-केदार, सोमनाथ आदि के साथ-साथ ऊपर उल्लिखित काबा, अल् अक्सा आदि मस्जिद और कृस्तियों सोथ-साथ ऊपर उल्लिखित काबा, अल् अक्सा आदि मस्जिद और कृस्तियों के गिरजाधर भी शिव और गिरिजा (पार्यती) के मन्दिर होते थे।

कागरजावर ना सिव जार निर्माण करती जनता बड़े बादरसे अबुल हमर-बिन-ए-हदशाम को तत्कालीन अरबी जनता बड़े बादरसे अबुल हाकम यानी अग्रगण्य बिद्धान कहा करती थी। बिद्धान को हाकम यानी एक प्रकार से "बैद्य" कहना बैदिक परम्परा है। क्योंकि संस्कृत में "बिद-बिन्द" प्रकार से "बैद्य" कहना बैदिक परम्परा है। क्योंकि संस्कृत बैदिक परम्परा यानी "जानना", इसी कारण बैद्य यानी जानकार बिद्धान। बैद्य को कवि-यानी जानना", इसी कारण बैद्य यानी जानकार बिद्धान। बैद्य को कवि-राज की उपाधि इसी अर्थ से दी जाती है। क्योंकि संस्कृत बैदिक परम्परा से "कवि" शब्द से बिद्धान और आदर्श आवरण के व्यक्ति का भाव प्रकट

होता है। चाचा उमर बिना हरशाम से महंमद की शत्रुता होने के कारण चिरोधियों ने अबुल हाकम की बजाय उसे अबु जिहल यानी "बुद्दू" कहना आरम्भ कर दिया।

आरम्भ कर दिया। सैर उल् ओकुल के पृष्ठ २४७ पर दूसरी एक सहस्वपूर्ण कदिता है। वह लबी बिन-ए-अस्तब-बिन-ए-तुर्फा की लिखी हुई है। महंगद से २३०० वर्ष पूर्व यह कवि जीवित था। उस प्राचीनकाल में यानी ईसा से लगभग १७०० वर्ष पूर्व लबी ने चारों देदों का उल्लेख कर उनकी बड़ी प्रशंसां की

इस प्राचीनकाल में अरवीं को बेदों के अतिरिक्त और कोई धर्मग्रन्थ ज्ञात नहीं था। अतः इससे यह अनुमान निकलता है कि उस समय संस्कृत-भाषी वैदिक अवियों का विश्व में शासन था। क्योंकि यथा राजा तथा प्रजा। जिसके हाथ में अधिकार हो उसी का धर्म प्रजाजनों में फैलता है,

यह इडिहास का नियम है।

आजकत के यूरोपीय कुस्ती विद्वानों की ऐतिहासिक दृष्टि वड़ी संकुचित है। वे मानवी सम्यता को और वेदों को बहुत प्राचीन नहीं मानते। The History of Mankind नाम के UNESCO (राष्ट्रसंघ का दौक्षणिक, मामाजिक तथा सांस्कृतिक संगठन) द्वारा प्रकाशित प्रनथ के खण्ड १, भाग र्में ऋग्वेद ईसापूर्व १२०० वर्ष से अधिक पुराना नहीं हो सकता ऐसा अनुमान व्यक्त किया गया है। मैक्समुलर का वह अनुमान था। वही आज-कल के पाश्चात्य प्रणाली के लगभग सारे ही विद्वान वर्गर स्वतंत्र विचार किए दोहराते रहते हैं।

सबी बिन-ए-अस्तव-बिन-ए-तुर्फा यह नाम लिखने की प्रदृति ही अरबी की वैदिक परम्परा का प्रमाण है। क्योंकि वैदिक परम्परा में ही पुत्र-पौत्र-प्रयोव ऐसी तीन पीढ़ियों का उल्लेख करने की प्रथा है। सारे वैदिक संस्कारों में तीन पीढ़ियों का उल्लेख किया जाता है। "विन" शब्द से फलाने का पुत्र ऐसा भाव होता है। अतः लबी अन्तव का पुत्र था और अस्तव तुर्फी का पुत्र

वेडों की स्तुति में लबी की कविता नीचे उद्धृत है-अया मुबरेकल अरज युशस्या नोहा मोनार हिन्द ए बा अरदकल्लहा मन्योनेफेल जिकरतून ॥१॥ बहलतिज्ञली यातून अयनाना सहाबी अस्ता-आतुन जिन्ह । बहाजयही योनज्जलूर-रामु मिनल हिरतुन ॥२॥ पाडुन्ननस्ताहा या अहतत अरफ अतमीन कुल्लहुम फलवे-५ जिक्ततुल देव बुक्कून मालम योनज्जयलतून ॥३॥ वहोवा अलमस साम वल् यजुर मिनस्तहे तनाजिस्तन्। फा-ए नोम या अखिगो मुतिया वे योवस्स हैरियोना जतुन ॥४॥ वा इसा नैन हुमा ऋग् अयर नसयहीन का आ खुबतुन्। बा असानत अला उदन बबोबा मशा ए-रतुन ॥१॥

ऊपर कही दो कविताओं को भी तत्कालीन अरदी समाज में बड़ी मान्यता मिली थी और उन्हें इस्लामपूर्व काव्य में पारितोषिक प्रदान किए गए थे। सोने के थाल पर लिखकर वे कविताएँ काबा मन्दिर के अन्दर दीवारों पर लटकाई गई थीं। महादेव और वेदों की प्रशंसा के काव्य जिस काबा मन्दिर में लटकाए जाते हैं वह काबा सनातन वैदिक धर्म का ही मन्दिर हो सकता है।

इस कविता का हिन्दी अनुवाद इस प्रकार होगा-हे भारत की पवित्र भूमि तुम कितवी सौभाग्यशाली हो। क्योंकि ईश्वर की कृपा से तुम्हें देवी (आब्यात्मिक)ज्ञान प्राप्त है ॥१॥ वह देवी ज्ञान चार प्रकाशमान ग्रन्यद्वीपवृत् सारों का मागंदर्शक है। क्योंकि उनमें भारतीय दिव्य पुरुषों की वाणी समाई है।।२॥ परमात्मा की आज्ञा है कि सारे मानव उनसे मागंदर्गन प्राप्त करें। और वेदों के आदेशानुसार वर्ले ॥३॥ देवी ज्ञान के भण्डार हैं साम और यजुर जो मानवों की देन हैं। उन्हीं के आदेशानुसार जीवन विताकर मोक्षप्राप्ति होगी ॥४॥ दो और वेद हैं ऋग् और अक्षर, जो भातृता मिखाते हैं। उनके प्रकाश से सारा अज्ञान अन्धकार लुप्त हो जाता है ॥४॥ इस कविता में भी "हिन्द" और "हिन्दतुन" इनका उल्लेख बड़े गौरव से हुआ है। कविता में वेदों के प्रति और शिवजी के प्रति बड़ी श्रद्धा और

भक्तिभाव व्यक्त किया गया है।

इसका कारण यह या कि वैदिक ऋषि-मुनियों के गुरुकुल सर्वत्र ये और भारत के नालन्दा, तक्षविला आदि स्थानों पर जैसे बड़े विद्यालय थे देसे ही विश्व के कोने-कोने में वैदिक विद्वानों द्वारा चलाये जाते थे। ऐसे विश्वालय बुखारा, समरकन्द, अलेक्जेण्ड्या, काहिएा, बगदाद, इस्तम्बूल, अधेन्स, कॉरित्य, जेरू सलेम, रोम, पेरिस, लन्दन, स्टॉक्होम आदि नगरों में थे।

तथी ने स्पष्ट लिया है कि भाईबारे की शिक्षा अरबों की वेदों की सिलमाई के कारण प्राप्त हुई थी। अतः इस्लाम के नाम पर जो भाईबारे का दिखोरा पीटा जाता है वह सही नहीं है। मुसलमान लोग विधिमयों को काफिर कहकर उनका जो तिरस्कार करते हैं और उन पर अत्याचार करते जाए है वह इस्लाम की मिखलाई का दृश्य परिणाम है।

काडा पर और यात्रियों पर हमला करने का महंमद का उद्देश्य धर्म-प्रसार नहीं अपितु अधिकार और सम्पत्ति प्राप्त करने का था, यह निष्कर्ष

नीचे दिए गए मुद्दों से हम सिद्ध करेंगे-

१. महंसद का ही अनुकरण इतिहास में अन्य सारे आक्रमणकारी महंमदी ने किया है—जैसे महंमद विन फासिम, महंमद गजनबी, महंमद गोरी इत्यादि ।

- २. छल-वन से मारे नोगों को मुसलमान बनाना यह इस्लाम की सैनिक-शक्ति बढ़ाने का एक तात्कालिक उपाय था। जबरन मुसलमान बनाए वए नोगों के द्वारा अन्य नोगों को मार-पीटकर मुसलमान बनाया बाता था। इससे अशान्ति और अत्याचार बढ़ते थे।
- अन और अधिकार प्राप्ति की लालसा के कारण ही इस्लाम का नारा नगाया गया। यह बात और एक प्रमाण से सिद्ध होती है कि सभी मस्जिदों के धर्मोपदेश में मुसलमानों को भड़काने वाले और उकसाने बाते हो भाषण दिए जाते हैं। और मस्जिदों से विधिमयों के जुलूस आदि पर पत्थर फेंके जाते थे।

## कुराण और हादिय में महंमद की वाणी नहीं है

प्रसार इस्लामी प्रचार के कारण लोग यह मानकर चलते हैं कि कुराण और हादिय में महंगद की वाणी है। यह सही नहीं है। महंमद के नाम से उसको मृत्यु के परचात् उसके उत्तराधिकारियों ने सम्पत्ति और अधिकार की नामका से कुराण औरहादिय पन्यों में जो चाहे लिखवा दिया। "महंमद की मृत्यु के २० वर्ष परचात् कुराण लिखा गया और २२० वर्ष पदचात्. हादिय प्रण लिखा गया", ऐसा The Rationalist Association of New South Wales, 58 Regent Street, Chippendale, N. S. W. 2008 Australia) की पुस्तिका में दर्शाया गया है।

महंमद की मृत्यु के २० वर्ष पश्चात् कुराण लिखा जाना असम्भव है। क्योंकि बेदपाठियों जैसी परम्परागत सारी कुराण मुखोद्गत् करने की प्रथा महंमद के जीवनकाल में प्रस्थापित नहीं हुई थी। इस मुद्दे का अधिक विवरण हम इसके पूर्व भी इस ग्रन्थ में दे चुके हैं।

हादियों की बाबत् तो वह और भी अशक्य है। क्योंकि महंमद की मृत्यु के पश्चात् २२० वर्षों तक महंगद के जीवनकाल के उद्गार किसके ध्यान में रह सकते हैं?

महंसद के जीवनकाल में समय-समय पर प्रसंगानुकूल महंसद के मुंह से निकले उद्गार हादिय में यन्थित किए गए हैं ऐसी मुसलमानों की बारणा बनाई गई है। उन उद्गारों के आधार पर इस्लामी परम्परा के दिवादों का निर्णय दिया जाता है। अतः कुराण के बाद हादिय बन्य का इस्लामी परम्परा में बड़ा महत्त्व माना जाता है।

हादिथ ग्रन्थ की शैंली तो पूर्णतथा अविश्वसनीय है। उदाहरणार्थ पृष्ठ-पृष्ठ पर उसमें ऐसा लिखा होता है कि अहमद ने महंमद को कहा, महंमद ने बहुद्दीन से कहा, बहुद्दीन ने सहुद्दीन से कहा, सहुद्दीन ने लकीर अहमद से कहा "लकीर अहंमद ने फकीर महंमद से कहा "एक बार महंमद (पंगम्बर ने फलाने को ऐसा कहा था कि" जो भोजन मेरे लिए लाए हो उसमें लहसुन या ध्याज डले हों तो में वह नहीं खाऊँगा)"।

इस प्रकार महंगद का प्रत्येक संस्मरण सौ-पचास व्यक्तियों की कड़ियों में से होते-होते सही लिखा जाना इसलिए असम्भव है कि इतने माध्यमों द्वारा होता हुआ प्राप्त सन्देश मूल सन्देश से पूर्णत्या भिन्न या विपरीत होगा यह दैनन्दिन अनुभव की बात है।

इससे प्रतीत यह होता है कि कई मुसलमानों ने धन कमाने हेतु या निजी महत्त्व बढ़ाने हेतु कपोलकल्पित संस्मरण लिख मारे हैं और ऐसे कपोलकल्पित संस्मरण हादिब ग्रन्थ में संकलित किए गए हैं। क्योंकि महंमद का प्रत्येक बचन कौन-कौन से सौ-पचास व्यक्तियों की शृंखला से उतरा है यह कौन कह सकता है ? इतने सारे मध्यस्थों के नाम विशिष्ट कम में कौन घ्यान में रख सकता है ? इतने सारे सौ-पचास नाम भी घ्यान में रखना

103 सीर साथ ही इतने बाह्यमों ने भूमते-पामते जानेवाला मन्देश भी महंमद

के मुख ने केंग्रा उत्तरा बैशा नगी-का-त्यों संकड़ों वर्ष के पश्चात् हादिय ग्रन्थ

में उदारा जाना जनम्बद है। गृहिय पत्य नकती संस्थरको का क्योलकत्यित संकलन होता कोई

बारवर्ष की बात नहीं वर्षोंक इस्लामी इतिहास में नकली तेवारीखों की भरमार है। जैसे शाहबहां के दरकारी दस्तावेजों में या समकालीन तथा-रीबों में "ताजनहत" का नाम तक नहीं है तथापि ताजमहल शाहजहीं द्वारा वो बना और न्यों बना इसका मनगड्नत वर्णन कई मुसलमानों द्वारा विका हुता प्राप्य है। बतः इस्तामी परम्परा में हेराफेरी, भूठे दावे, नकली दस्तावेज, अविश्वमनीय तवारीकी जादि की भरमार है।

इस्लामपूर्व इतिहास का नाश

ईसाई और इस्तामी नेताओं ने ईसापूर्व और महंमद पूर्व वैदिक संस्कृति का इतिहास इसलिए नष्ट किया कि सोगों को और किसी संस्कृति का असोबन और ज्ञान रहे ही नहीं।

बदः वर खतीकाओं ने देखा कि बेद और महादेव आदि की प्रशंसा को कविनाएँ अब भी किसी-किसी लुटेरे के घर अटाले में पाई जाती हैं तो उन्होंने बच-खूचे शाहितव को भी एकट्टा कर नष्ट करा देने की एक दुष्ट और पूर्व जोवना बनाई। उन्होंने यह घोषित करवाया कि "हसन-अल-र्गीट" को उन प्राचीन कविनाओं में बड़ी कवि है। अत: जिस किसी के पास दस्तानकृतं साहित्व पड़ा हो वह उम माहित्य को खलीफा के दरबार में का दे। वह नाहित्य धन देकर खरीदा जाएगा।" धन के लालच से लुटेरी ने।बटामाँ में निक्मना पढ़ा हुआ वह साहित्य जा-लाकर खलीफा के दरवार में मैंट दिया और वो कुछ योड़ा-मोहा वैसा उसके बदने में मिला वह लेकर वे क्से गर्ग। तरस्वात् वह साहित्व नष्ट करा दिया गया। इस प्रकार मुलनमानी द्वारा महमदपूर्व गारा इतिहास नष्ट कराया गया।

वक्तवि मुख्यिका निषम है कि एक बार जो वस्तु या भाव या शब्द आदि अकट हुए हो उन्हें पूर्वतया नष्ट करना कठिन कमें होता है। उसी नियम के जनुसार अतिमुख्तेश वे मनुष्यवय करने वाला अपराधी भी कभी-न-कभी पकड़ा ही जाता है।

अतः इस्लामपूर्व अर्थस्यान की वैदिक संस्कृति की व कदिताएँ जनी भी कहीं-कहीं प्रकट होती रहती हैं। भारत का सन् ११४७ में जो विभाजन हुआ उसके पूर्व पंजाब में अरबी भाषा में B. A. आदि उपाधि पाने के लिए जो अम्यासकम् या उसमें छात्री को पढ़ाई जानेवाली पुस्तकों में एक काव्य-संग्रह के अन्तर्गत वे कविताएँ होती थीं। किन्तु मुखलमानों ने वह जी कहीं गायव करवा दी हैं। तथापि तुकंस्थान, ईरान, इराक, ईजिप्त आदि नगरों के ग्रन्थालयों में अभी भी बहुत कुछ उस प्रकार का साहित्य उपलब्ध हो सकता है यदि कोई सच्चे मन से उसका शीव करें।

## इस्लामी लेखकों को धूतं खूबी

मुसलमानों ने इस्लामपूर्व वह जो साहित्य नष्ट किया उसके स्थान पर उन्होंने कुछ नकली साहित्य (कविताएँ आदि) भी रचा और उसे इस्लाम-यूवं साहित्य कहकर चला दिया। वह इतना निर्यंक या निकम्मा है कि उससे धोखा खाकर पाठक यह कल्पना कर लें कि इस्लामपूर्व अरबी कवि हर प्रकार से निकम्मे थे।

इस प्रकार प्राचीन मौलिक साहित्य नष्ट कर उसके स्वान पर नकली साहित्य की भरमार करना यह इस्लाम के इतिहास में वाएँ हाय का खेल रहा है। कुछ प्रमाण में ईसाइयों ने भी यही किया।

अतः मुसलमानों में इतिहास लिखने या प्रवास वर्णन आदि लिखने की बड़ी मौलिक परम्परा रही है यह जो घारणा प्रचलित है उससे घोला नहीं खाना चाहिए। तयाकियत इस्लामी ऐतिहासिक साहित्य अपने आपमें एक बड़ा घोला होता है। इसमें भूठ की भरमार होती है।

चन्द गिने-चुने मुसलमान व्यक्ति ऐसे भी हुए हैं जिन्होंने इस्लाम की इस प्रकारकी शोखायड़ी से तंग आकर इस्लाम धर्म त्याग दिया और इस्लाम की हेराफरी का भण्डा फोड़ा। ऐसे ही एक व्यक्ति गोरखपुर के एक पीर के बारिस ज्ञानेन्द्र सूफी थे जो बाद में आर्यसमाज के प्रचारक बन गए।

एक जमन विद्वान Brocklemann ने इस्लामपूर्व अरबी साहित्य की मूची बनाई है। उसमें सैर-उल-ओकुल काव्यसंग्रह का नाम ही अन्तमूत नहीं XOT.COM

है। किन्तु उन्बंधिनी से विकथ मेंबत् २००० का जो स्मरण अंक प्रकाशित हुआ का उसमें राजा विकम् की प्रशस्ति की अरबी कविता उद्त है और हिल्ली के लहसीनारायण मन्दिर की दीबार पर दो अरबी कविताएँ लिखी है के भी उद्देश हैं। हो सकता है कि Brocklemann की सूची तैयार होने से पूर्व हो इस्तंबूत नगरका ग्रन्थालय जल जाने के कारण सेंद-उल्-ओकुल ग्रन्थ नष्ट हो गया हो। तुर्केटवान के एक ग्रन्थालय में भीषण आग का उन्लेख हमने इसी बन्द में किया है। इसी कारण Brocklemann की सूची में सैर-

उल्-ओक्त का नाम अन्तर्भृत नहीं है। रांचो(मेद्रा)में जो Birla Technical Institute है उसमें हरवंशराय अंदेराय नाम के प्राच्यापक Humanities विषय पढ़ाते थे। उनके पास रिशक सरकार द्वारा प्रकाशित इस्लामपूर्व अरबी कविताओं की पुस्तक यो । सन् १६८६-६६ के आस-पास उनका देहान्त हो गया । मेरे एक मित्र ने उनके पास पह पुस्तक देखी थी। मैंने हरवंशराय ओवेराय की उस ग्रन्थ की Xcrox प्रतिनिधि मुक्ते नेजने के लिए या पढ्ने के लिए पुस्तक उचार देने के लिए कई बार पत्र मेजे, सन्देश भी भेजे, किन्तु अन्त तक वे टालते ही रहे। अब पता नहीं वह पुस्तक उनके परिवार ने सुरक्षित रखी भी है या नहीं। अन्य विद्वान वह प्राप्त करने का यत्न करें।

## काबा का बर्णन लिखने वाले यूरोपीय प्रवासी

मार्जाप मुसलसान लोग विधिमियों को कावा के ३५ मील के घेरेसे बाहर ही उसते हैं लेकिन कई यूरोपीय गोरे लोग समय-समय पर काबा परिसर में बोरी छिपे या अन्य रीति से हो ही आए हैं। कुछ ने उस निजी बलस का वर्षन भी प्रकाशित करवाया है। कई विष्मियों की वहाँ के कूर मुखलगान पहचानकर मार भी डानते हैं। इसी से मुसलमानों के अपहरण का पता बलता है। वे जानते हैं कि कावा मन्दिर का उन्होंने समातन-यनियों से जपहरण किया है। अतः उनके मन में सदा भय रहता है कि उनसे बह मन्दिर कभी भी छीना जा सकता है। उस भय से वे अन्यधिमयी की बहुर्व अवेश नहीं देते।

Ludovico Barthema ऐसा एक यूरोपीय व्यक्ति या जो काबा

देखकर जीवित वापस आ सका। उसने सन् १०५३ में काबा को मेंट देकर जो प्रवास-वर्णन लिखा था वह सन् १५५१ में प्रकाशित हुआ।

प्रथम अँग्रेज व्यक्ति जिसने इस्लाम के कब्जे के पश्चात् काबा को मेंट दी वह था Joseph Pitts । वह Algiers के युद्ध में अरबों के हाथ लगा । उसका इतना दुर्भाग्य रहा कि अरबों ने उसे गुलाम बनाकर सन् १६७८ में वेचा । इस्लाम और ईसाइयों के घम वस्तुत: अधम कहलाने चाहिए क्योंकि वे दोनों सैकड़ों दर्प अन्य मानवों को गुलाम बनाकर मेड़, बकरी जैसा वेचते रहे। इससे और अन्याय या अधर्म क्या हो सकता है ? जिस अरब ने Joseph Pitts को खरीदा था वह मक्का नगर में रहता था। वहाँ से Pitts जेहा नगर स्थित आंग्लदूताबास के आश्रय में पहुँचा । सन् १८६२ में H. Bicknell नाम का एक अंग्रेज और सन् १८८० में T. F. Keene नाम का दूसरा अंग्रेज कावा हो आए। सन् १८७७ में स्पने निवासी Juan Badia Seblis ने अपने आपको अल्पकाल के लिए मुसलमान घोषित कर कावा की यात्रा की। सन् १८१६ में दो खण्डों में छपे उसके प्रवास वर्णन का शीर्षक है Travels of Ali Bay !

## काबा का भीतरी भाग

उस प्रवास वर्णन के पृष्ठ ८६ पर उसने लिखा है कि "काबा मन्दिर में भूगि स्तर के नीचे एक पूरी मंजिल संगमरमर की बनी है। काबा के अन्दर एक बहुत बड़ा कक्ष (Hall) है। उस कक्ष के मध्य में दो स्तम्भ हैं। प्रत्येक स्तम्भ का घेरा लगभग दो फुट है। कीमती वस्त्र से छत दकी है। उसी प्रकार भूमि से लगभग पांच फुट ऊँचाई तक दीवारें भी परदे से डकी हैं। यह गुलाबी रेशम वस्त्र है। उस पर फूलों की आकृतियों वाली चांदी की कशीदाकारी बनी है। फूलों की किनार सफेद रेशम की बनी है।

"उम कक्ष के उत्तरी कोने में कायम बन्द करा दिया गया एक जीना है जिगसे काबा की छन पर चढ़ा का सकता है। उस कोने के पास ही बाहर की तरफ दीवार में (शिवलिंग) संगे अस्वद (काला प्रस्तर) चिनवा दिया गया है। उसके सामने एक संगमरमरी भाग है जिसमें बैठकर प्रार्थना करना आध्यात्मिक महत्त्व रखता है। महंमद उसी में प्रार्थना किया करता था।"

पृष्ठ १५ से १०३ में उसी प्रत्य में लिखा है कि "मनका नगर स्थित प्राचीन घर भारतीय-ईरानी (यानी बंदिक सनातनी) पहित की नवकाशी से सुशोभित किए गए हैं। मक्का में कोई फूल विकेता नहीं है। कोई चित्रकार, मूर्तिकार या जूते दुरुस्त करने वाले चर्मकार भी नहीं है। तुकं-स्वान और इंजिप्त से जूते वहां आयात होते हैं। सबका में कभी कोई संगीत सुनाई नहीं देता !"

जरबों में केवल स्वियों को ही युकों नहीं चढ़ाया जीता अपितु दरगाहें, गसजिदें आदि भी पदें से हके रसे जाते हैं। विदव की सारी दरगाहों और ससजिदों में ऐसे ही दर दिसाई देते हैं। इसका कारण है कि वे प्राचीन हिन्दू मन्दिर होने से उनके शिलालेख, मूर्तियों के चिह्न आदि गुप्त रखे जाएं। काबा मन्दिर की दीवारों पर संस्कृत शिलालेख होने की सम्भावना है।

काबा में भूमिस्तर के नीचे की मंजिल इस कारण पवित्र समक्ती जाती है कि वहाँ अवादिकाल से एक शिवलिंग होता था। शिवमन्दिरों में प्रायः दो स्तरों पर शिवलिंग होते हैं-एक भूमिस्तर की निचली मंजिल में और दूसरा ऊपर की मंजिल में। अधिकतर मसजिदें और दरगाहें ऐसे कब्बा किए हुए शिवमन्दिर हैं। भूमिस्तर के नीचे शिवलिंग प्राय: जल में प्रस्वापित होता या ।

जपर कहे वस्त्र को गुलाबी कहा है। वह वस्तुतः वैदिक भगवे रंग का बस्त्र है। फुलों को नक्काशी भी, इसी कारण है कि उस मन्दिर में जब बैदिक देवमूर्तियां होती यी तो उन पर फूल चढ़ाए जाते थे।

मकदी अर्दस्थान में इस्तामपूर्व काल में घरों और मन्दिशों में अपट-बातु के ऐसे दीव होते थे । मऊदी अवस्थान से प्राप्त यह दीप ब्रिटिया स्यूजियम, तन्दन में प्रदर्शित है । सुना जाता है कि काबा के मन्दिर के अन्दर अनादिकाल से ऐसे ही एक दीप में गाय के घी से पवित्र दिव्य ज्योति उसी अकार सबंदा अज्ञानित रहती है जैसे बैदिक (हिन्दू) मन्दिरों में।

"बबाउद्दीन और उसका मायावी (जादुई) दीप" शीर्षक की कथा यद्याप इस्लामी मानी जाती है परन्तु वह वास्तव में इस्लामपूर्व समय की है बब बरबों के देवमन्दिरों में दीप जलाए जाते थे। वह उसीति ईरबरीय चेतना और प्रकाश की चौतक होती है।



अष्टधासु का दीप



बहु है वह शिवसिंग जो कावा मन्दिर की दीवार में बाहर की तरफ बाबा चिनवा दिया गया है। उसका आधा गोनाकार भाग दीवार में फैसा है, केव बाधे नाग की गोलाई दीवार के पृष्ठभाग के बाहर उभरी हुई है। ऊपर का गुझ आवरण मद्दें हुए चौदी के पत्तर का है। उस मद्दें हुए सफेट भाग के मध्य में जो गोल काला भाग दीखता है यह इसलिए खुला रखा है कि भनतगणों को पता सग संके कि चौदी से दके भाग के नीचे शिवसिंग का पाषाण किस प्रकार का है।

यह अक्षात्र से विद्या उल्का प्रस्तर कहा जाता है । जामुन जैसा काला-मान उसका रंग है ।

णिविषय के नीचे की आधारिशला महंमद द्वारा किए हमले में टूट-फुट गई।

दीबार में आये जिनवाए गए इस शिवलिंग पर कोई छत न होने से उस पर भूप या वर्षा पड़ती रहती है। भूपकाल में जिस वर्ष इस्लामी हुज् याचा पड़ती है उस समय यात्रियों को परिक्रमा मार्ग पर लगे तपे प्रस्तरों का ताप सहन करना पड़ता है। बैदिक मन्दिरों में भी यही समस्या होती है क्योंकि मन्दिर के प्रांगण के अन्दर जूते ले जाने पर प्रतिबन्ध लगा होता

है। उस शिवलिंग को अरबी में "संगे अस्वद" यानी "काला प्रस्तर" कहा जाता है। अस्वद यह संस्कृत "अश्वेत" का अपभ्रंश है। काबा के मन्दिर के अन्दर अनादिकाल से भगवान शेषशायी विष्णु



इस्लामपूर्व सऊदी अरब से पाया यह गोमुख बिटिश म्यूजियम, लन्दन में प्रदक्षित है।

जलसोतों पर लगे ऐसे गोमुख से निकला पानी बैदिक परम्परा में पित्र समका जाता है। इस्लामपूर्व बैदिक प्रथा में भी को बड़ा पवित्र

माना जाता दा। इसी कारण कुराण के एक अध्याय का शीर्षक "वकर" (बानो "गाव") है। यद्यपि उस अध्याय में गौ सम्बन्धी कोई छल्लेख नहीं है। दकर-ईंद भी गो-पूजा का दिन होता था। दकर (यानी गाय)और ईंद (यानी पूडा)। मुसलमानों में कोई ऐसे जानी नेता उत्पन्न होने की



आवश्यकता है जो उन्हें समभा सके कि उनके रीति-रिवाज, त्योहार, वत आदि सारे प्राचीन ईशालयम् (यानी देवालय) परम्परा के हैं।

इस्लामी नाम "अबु बकर" (संस्कृत "अभय बकर") "गो का रक्षण-

कर्ता" इस अर्थ का है।

हंसवाहिनी सरस्वती की यह मूर्ति सऊदी अर्वस्थान से प्राप्त विटिश म्यूजियम, लन्दन में प्रदक्षित है। इस्लामपूर्व काल में काबा में वैदिक देवताओं की कई मूर्तियां थी जिनकी मिट्टी या प्रस्तरकी बनी ऐसी प्रतिमाएँ उत्सवों, मेलों और बाजारों में विकती थीं। चित्र में ऐसी ही एक मूर्ति दिखाई गई है। महाभारतीय युद्ध तक (यानी ईसापूर्व लगभग ३८१४ वर्ष तक) विश्व में सर्वत्र केवल वैदिक धर्म ही था। अत: मूर्तियाँ वड़ी अच्छी बनती थीं। तत्पश्चात् इस्लाम की स्थापना तक कला की अधोगति होते-होते इस्लाम ने मूर्तिकला और चित्रकला को नष्ट कर दिया। अतः इस्लामी परम्परा कला की विद्वंसक रही है न कि सम्बद्धंक । अतः चित्र में दिखाई गई मूर्ति अलंकृत और सुशोभित नहीं है।

## श्री पुरुषोत्तम नागेश ओक की खोजपूर्ण रचनाएँ

हास्यास्पद अंगरेजी भाषा किञ्चियनिटी कृष्णनीति है वैदिक विश्वराष्ट्र का इतिहास-१ वैदिक विश्वराष्ट्र का इतिहास-२ वैदिक विञ्वराष्ट्र का इतिहास-३ वैदिक विश्वराष्ट् का इतिहास-४ भारत में मुस्लिम सुल्तान-१ भारत में मुस्लिम सुल्तान-२ कीन कहता है अकबर महान् या ? दिल्ली का लालकिला लालकोट है आगरा का लालकिला हिन्दू भवन है फतेहपुर सीकरी हिन्दू नगर लखनक के इपामबाड़े हिन्दू राजभवन हैं ताजमहल मन्दिर भवन है मारतीय इतिहास की भयंकर भूलें विश्व इतिहास के विलुप्त अध्याय ताजमहल तेजोमहालय शिव मन्दिर है फल ज्योतिष (ज्योतिषविज्ञान पर अनूठी पुस्तक) आरोग्य मौन्दयं तथा दीघांयुष्य Some Blunders of Indian Historical Research



2 को.ही. र्केन्बर्स, 10-54, दी की, मृत्या रोड्, करोल बाग, नई विल्ली-110005